
1 
 

  
É v ê c h é  d e  D o b a  

BP 22, DOBA – TCHAD 

martin.waingue@free.fr 

 

Construire l’Église-Famille de Dieu qui est à Doba dans la communion et avec la 

participation de tous  

Lettre pastorale de 

Mgr Martin WAÏNGUÉ BANI   

au clergé, aux personnes consacrées et aux fidèles laïcs 

Bien chers frères et sœurs en Christ, 

 « Que la grâce du Seigneur Jésus Christ, l'amour de Dieu et la communion du Saint Esprit 

soient avec vous tous! » (2Co 13, 13). 

INTRODUCTION  

1. Construire l’Église-Famille de Dieu qui est à Doba dans la communion et avec la 

participation de tous ses membres est le rêve qui m’habite et le motif qui m’a poussé à me 

mettre à votre écoute au début de mon ministère épiscopal. En confiant collectivement sa 

mission aux douze apôtres (cf. Mc 3, 13-19) et par la suite aux soixante-douze disciples (cf. 

Lc 10,1-16), le Christ Jésus nous montre clairement que l’évangélisation n’est pas l’œuvre 

d’une personne isolée, mais une œuvre collective, une œuvre d’Église, et l’Église c’est nous 

tous. Par notre baptême nous appartenons à cette nouvelle famille de Jésus qui rassemble les 

hommes et les femmes «de toute race, langue, peuple et nation» (Ap 5, 9). Aucun baptisé 

n’est étranger dans l’Église-Famille de Dieu à cause de son appartenance ethnique, de sa peau 

ou de son rang social. L’Église est communion et participation. Je souhaite donc que nous 

nous mobilisions autour de ces deux valeurs spirituelles pour mener ensemble la mission que 

le Christ nous confie.   

2. La communion souligne la place de chaque baptisé dans l’Église. Par le baptême un lien de 

communion s’établit avec tous les membres de l’Église, car la communion avec Dieu le Père, 

le Fils et l’Esprit Saint sur le plan vertical, se traduit par la communion avec tous les enfants 

de Dieu sur le plan horizontal. C’est cette double communion qui est signifiée par la 

définition de l’Église dans Lumen Gentium, n.1 : « L’Église est dans le Christ, en quelque 

sorte le sacrement, c’est-à-dire à la fois le signe et moyen de l’union intime avec Dieu et de 

l’unité du genre humain ».1   

3. La participation souligne le rôle de chaque baptisé dans l’Église. Être en communion avec 

Dieu et avec nos frères, c’est participer à la vie et à la mission de l’Église. Celui qui ne 

                                                           
1 CONCILE Œcuménique VATICAN II, Lumen Gentium, n. 1. 

mailto:martin.waingue@free.fr


2 
 

participe pas à la vie de et à la mission de l’Église, se soustrait de la communion. Tout 

baptisé, puisqu’il a reçu un don particulier de l’Esprit Saint pour le bien de tous (cf. 1 Co12,7) 

et en particulier pour l’édification de l’Église, doit prendre sa part de responsabilité pour 

servir l’Église selon son charisme et sa vocation propre. Dans l’Église, il n’y a pas des 

membres actifs à coté des membres non-actifs.  

4. À l’instar des autres Églises d’Afrique, le diocèse de Doba a fait sienne l'option pour 

l’Église-Famille de Dieu. Dès notre baptême, (et je dirai même pour certains, dès leur entrée 

en catéchuménat), nous appartenons entièrement à cette Église-Famille de Dieu qui est à 

Doba. Chacun de nous doit exprimer sa fierté d’appartenir à cette nouvelle famille de Jésus en 

participant activement à sa vie et à sa mission, en mettant au service des autres son charisme 

propre et ses talents pour faire grandir tout le corps familial. La première manière de 

manifester notre amour vis-à-vis de cette Église c’est de vivre pleinement notre appartenance 

à cette Église, en assumant avec un grand sens de responsabilité notre ministère, en partageant 

ses préoccupations et ses orientations pastorales.   

5. Pendant une année, j’ai échangé avec les différentes communautés de vie sacerdotales et 

religieuses, avec les membres de l’équipe pastorale et du conseil pastoral paroissial des 12 

paroisses ; j’ai visité nos structures de formation, d’éducation, de santé et de développement. 

Je me suis rendu compte du travail énorme qui a été fait depuis la création du diocèse. C’est 

pourquoi, je voudrais tout d’abord, à travers cette première lettre pastorale, rendre grâce à 

Dieu avec vous pour ce qu’il a réalisé à travers tout ceux et celles qu’il a appelés à travailler 

dans sa vigne qui est ici à Doba, morts ou vivants. Lors de ces échanges et visites, j’ai aussi 

pu toucher du doigt les défis qui nous attentent et que nous devons relever ensemble pour 

continuer à construire cette Église-Famille de Dieu que nous souhaitons de tous nos vœux 

qu’elle soit une Église communion, missionnaire et prophétique. C’est par rapport à ces défis 

que je proposerai quelques orientations pastorales comme chemin sur lequel nous devons 

marcher ensemble, à la suite du Seigneur, pour témoigner de son Évangile.  

I. RENDONS GRACE À DIEU DE NOUS AVOIR ASSOCIÉS À LA MISSION DE 

SON FILS  

7. Aux lendemains de la pentecôte, les apôtres ont pris conscience que le contenu essentiel de 

la mission évangélisatrice que le Christ leur a confié est tout à la fois le service de la Parole de 

Dieu (la transmission de la foi), le service de la prière (la célébration de la foi) et le service de 

la charité (le témoignage de la foi par les œuvres). C’est bien cela qui apparait dans livre des 

Actes des Apôtre (cf. Ac 6, 2-4). Dans son encyclique Deus Caritatis est, le Pape Benoît XVI 

a rappelé de manière explicite ces trois composantes de la mission de l’Église : « La nature 

profonde de l’Église s’exprime dans une triple tâche: l’annonce de la Parole de Dieu 

(kerygma-martyria), la célébration des Sacrements (leitourgia), le service de la charité 

(diakonia). Ce sont trois tâches qui s’appellent l’une l’autre et qui ne peuvent être séparées 

l’une de l’autre ».2 C’est en fonction de cette mission que les communautés chrétiennes vont 

s’organiser. C’est cette mission qui va justifier leurs moyens et leurs structures d’apostolat. 

C’est aussi à lumière de cette mission que sera jugée l’authenticité de leur foi, de leur 

espérance et de leur amour en Dieu. La mission de l’Église-Famille de Dieu exprimée de 

                                                           
2 BENOÎT XVI, Lettre encyclique Deus caritas est, n. 25. 



3 
 

manière concrète dans le Projet Pastoral Diocésain n’est autre mission que celle du Christ 

confiée à ses apôtres et que nous devons assumer dans le contexte socioculturel qui est le 

notre aujourd’hui.   

1.1 Le service de la Parole : transmettre et approfondir la foi  

8. « Le royaume de Dieu est tout proche. Convertissez-vous et croyez à la bonne nouvelle » 

(Mc 15, 14). L’annonce du Royaume de Dieu est au cœur de la prédication de Jésus. Nous 

croyons que le Règne de Dieu est présent au milieu de nous dans la personne de Jésus de 

Nazareth qui s’est identifié lui-même au Royaume (cf. Lc 11,20 ; Mt 12, 28). Annoncer le 

royaume de Dieu c’est mettre les personnes en contact avec Jésus-Christ mort et ressuscité de 

telle sorte que celui ou celle qui l’a rencontré a découvert un trésor caché d’un prix 

inestimable ou une perle rare dont il est près à tout vendre pour l’acquérir et le conserver (cf. 

Mt 13, 44-46). La priorité des priorités pour nous c’est d’annoncer et d’enraciner l’Évangile 

de manière à ce qu’il provoque la conversion des cœurs et le changement de mentalités.  

9. Partout où je suis passé, j’ai noté le désir des communautés chrétiennes de connaitre la 

Parole de Dieu et leur besoin de formation, en particulier la formation pour mieux assumer 

leurs responsabilités au sein de leur paroisse, de leur Communauté Ecclésiale de Base (CEB) 

ou de leur mouvement. Au niveau paroissial, certains agents pastoraux ont déjà à cœur de 

former les fidèles et consacrent du temps pour préparer les candidats aux sacrements 

d’initiation chrétienne ou à la préparation des couples à leur mariage. Ils croient en effet que 

la vitalité de nos communautés chrétiennes dépend de la solidité de leur foi en Christ, une foi 

que nous les prêtres en particulier devons nourrir et éclairer par la Parole de Dieu dont nous 

sommes les ministres.   

10. Comme ce fut le cas au temps des premiers missionnaires, l’aide des catéchistes dans 

l’annonce de la Parole de Dieu demeure toujours précieuse. Je remercie et encourage un grand 

nombreux d’entre eux qui croient à leur vocation et se dévouent à l’enseignement de la 

catéchèse et réunissent chaque dimanche leur communauté pour la célébration de la Parole de 

Dieu et pour la prière. Je constate aussi que de plus en plus les femmes s’engagent dans le 

service de la catéchèse. C’est une initiative à encourager car ce service n’est pas réservé 

exclusivement aux hommes. Rendons grâce donc pour tout ce qui s’est fait et qui continue à 

se faire pour annoncer Jésus-Christ, pour approfondir la foi des fidèles et construire une 

société nouvelle.   

1.2 Le service de la Prière : célébrer notre foi.  

11. « Vous, vous êtes une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple acquis, 

pour proclamer les louanges de Celui qui vous a appelés des ténèbres à son admirable 

lumière » (1P 2, 9). Par notre baptême, le Christ nous a rachetés et « a fait de nous une 

Royauté de Prêtres, pour son Dieu et Père » (AP 1, 6 ; cf. 5,10). Nous sommes un peuple de 

prêtres, chargés d’offrir à Dieu la louange qui lui revient et de témoigner de lui par une vie 

sainte. Dieu nous parle tous les jours et nous devons répondre à son appel par la prière et 

l’action de grâce. La liturgie et surtout l’eucharistie par laquelle nous annonçons la mort du 

Seigneur, célébrons sa résurrection et ravivons notre espérance dans l’attente de sa venue dans 

la gloire, est un moyen et un moment privilégié pour vivre la rencontre avec Dieu et avec nos 



4 
 

frères et sœurs. Par la liturgie, nous prenons conscience de la présence agissante et 

sanctifiante de Dieu au milieu de nous.  

 

12. Nous pouvons nous réjouir des efforts qui se font depuis quelques années pour améliorer 

et harmoniser nos célébrations liturgiques, en particulier la célébration eucharistique. La 

participation assez nombreuse des fidèles à nos messes dominicales, leur compréhension 

progressive des messes d’action de grâce célébrées à l’occasion des récoltes sont là aussi un 

motif de joie pour nous.  

13. Je me réjouis aussi du fait que les équipes pastorales consacrent suffisamment de temps 

pour préparer les candidats aux sacrements d’initiation chrétienne ou pour préparer les 

couples à leur mariage chrétien. Je me réjouis du sérieux qu’elles mettent dans l’organisation 

des retraites de carême, une forme de prière qui correspond bien au besoin spirituel des 

fidèles. 

14. La dévotion mariale est de plus en plus comprise, notamment dans les mouvements 

d’adultes. Chaque paroisse ressent la nécessité de construire une grotte mariale. C’est là un 

signe de l’affection pour la Sainte Vierge Marie, notre mère. Rendons grâce au Seigneur pour 

tout ce qui se fait pour améliorer notre manière de prier et de célébrer les sacrements. 

1.3. Le Service de la Charité : témoigner de notre foi    

15. L’unique signe distinctif que le Christ a laissé pour que l’on puisse reconnaitre ses 

disciples, c’est l’amour fraternel : « C’est à l’amour que vous aurez les uns pour les autres que 

l’on vous reconnaitra pour mes disciples » (Jn 13,35). Dans la parabole du jugement dernier 

(cf. Mt 25, 31-46) il a clairement signifié que c’est sur l’amour du prochain que nous serons 

tous jugés. Dès lors, évangéliser pour nous, c’est témoigner de l’amour de Dieu pour toute 

personne et en particulier pour les plus petits. L’amour pour Dieu et pour le prochain se 

vérifie dans les actes concrets de notre vie. Comme dit Saint Jean, « celui qui a de quoi à vivre 

en ce monde, s’il voit son frère dans le besoin sans faire preuve de compassion, comment 

l’amour de Dieu pourrait-il demeurer en lui ? Petits enfants, n’aimons pas en parole ni par des 

discours, mais par des actes et en vérité » (1 Jn 3,17-18). 

16. Bien chers frères et sœurs, annoncer la parole de Dieu, célébrer notre foi et prier pour la 

sanctification du monde ne peuvent être vrais que si nous nous engageons comme disciples du 

Christ à pratiquer la charité et à travailler pour que chaque personne vive dignement (cf. Is 1, 

11-18 ; Am 5, 21-24). L’Église croit fermement que le salut qu’elle proclame englobe 

l’homme dans sa totalité et ne peut être réduit uniquement au salut de son âme. 

L’amélioration des conditions de vie de la population ou la promotion humaine fait donc 

partie intégrante de la mission de l’Église. Comme l’a souligné avec force et clarté le pape 

Benoît XVI, « la charité n’est pas pour l’Église une sorte d’activité d’assistance sociale qu’on 

pourrait aussi laisser à d’autres, mais elle appartient à sa nature, elle est une expression de son 

essence elle-même, à laquelle elle ne peut renoncer ».3  

                                                           
3 BENOÎT XVI,  Deus Caritatis est n. 25. 



5 
 

17. En effet, Jésus, modèle de charité, a manifesté l’amour miséricordieux de Dieu en 

guérissant les malades, en donnant à manger aux affamés, en ouvrant les oreilles des sourds et 

les yeux des aveugles, en accueillant les pécheurs. Il a voulu que chaque homme vive 

dignement comme enfant de Dieu. C’est de cette charité de Jésus dont tout l’Évangile 

témoigne que notre Église veut montrer elle aussi aux hommes quand elle se préoccupe du 

développement et du bien-être des populations. Elle doit être pour les hommes et les femmes 

de notre temps un signe d’espérance « par sa capacité à reconnaître le visage du Christ dans 

celui de l’enfant, du malade, du souffrant ou du nécessiteux »4 et par son « refus de la 

déshumanisation de l’homme, et de la compromission »5.  

18. Aussi, dès le début de la création du diocèse, l’Église-Famille de Dieu qui est à Doba a 

voulu être solidaire du peuple vers lequel elle est envoyée en partageant ses joies et se espoirs, 

ses tristesses et ses angoisses.6 Avec l’aide des partenaires, le diocèse à travers le Belacd est 

intervenu dans le domaine du développement rural, de la santé, de l’enseignement, de 

l’hydraulique et de la promotion féminine avec pour but d’aider à l’amélioration des 

conditions de vie de la population. En dehors de différentes formations données pour 

renforcer la capacité des personnes et des groupements, il y a eu de réalisations concrètes 

comme l’octroi des crédits agricoles ou pour le petit commerce, le creusage des puits, les 

constructions des greniers communautaires, les coop-santés, l’appui aux écoles 

communautaires, etc. Quand un projet correspond au besoin réel de la population et les 

implique, il ne peut qu’avoir un impact positif comme on le voit aujourd’hui avec le projet de 

Caisse d’Épargne et de Crédit Interne (CECI/SILC). Le Belacd a fait aussi du caritatif en 

intervenant pour assister les personnes sinistrées en cas de famine, d’inondation et autres 

calamités. C’est le même souci d’améliorer les conditions de vie de la population qui a poussé 

le diocèse à créer des centres de santé et surtout l’hôpital Saint Joseph qui a rendu d’énormes 

services à la population et qui continue à le faire malgré les difficultés financières auxquelles 

il fait face actuellement. 

19. L’Église-Famille de Dieu qui est à Doba croit que la lutte pour la promotion des droits de 

l’Homme et pour la défense de sa dignité fait partie de sa mission prophétique. Aussi elle s’est 

investie avec les autres partenaires de la société civile dans la recherche de la paix, une 

véritable paix qui n’est pas simplement l’absence de la guerre mais œuvre de justice. Qu’il 

s’agisse de réconcilier les belligérants dans les années difficiles de la rébellion au sud du pays 

ou de promouvoir les comités de dialogue pour la résolution pacifique du conflit récurrent 

éleveurs/agriculteurs, elle s’est pleinement impliquée à travers ses pasteurs et sa commission 

Justice et Paix à rechercher la paix et à promouvoir le dialogue. Pour tout le bien qui a été fait 

dans le domaine social sous l’épiscopat de Mgr Michel Russo, nous voulons rendre grâce à 

Dieu et remercier nos nombreux bienfaiteurs qui nous ont appuyés pour rendre possible toutes 

les réalisations au service de l’homme.  

1.4 Les moyens d’évangélisation 

Moyens financiers et matériels 

                                                           
4 BENOÎT XVI, Africae Munus, n. 30. 
5 Ibid. 
6 Cf. CONCILE Œcuménique VATICAN II, Gaudium et Spes 1, 1. 



6 
 

20. L’évangélisation vise à susciter des communautés adultes, capables de se prendre en 

charge et de prendre en charge les services nécessaires pour permettre à l’Église de remplir 

pleinement sa triple mission, à savoir le service de la Parole, le service de la prière et le 

service de la charité. Dans l’Exhortation apostolique, Ecclesia in Africa, le pape Saint Jean-

Paul II invitait d’ailleurs les Églises d’Afrique à aller dans ce sens : « Il est nécessaire que 

toute communauté chrétienne soit en mesure de pourvoir par elle-même, autant que possible, 

à ses propres besoins. L'évangélisation requiert donc, outre les moyens humains, des moyens 

matériels et financiers substantiels, dont bien souvent les diocèses sont loin de disposer dans 

des proportions suffisantes. Il est donc urgent que les Églises particulières d'Afrique se fixent 

pour objectif d'arriver au plus tôt à pourvoir elles-mêmes à leurs besoins et à assurer leur 

autofinancement »7.  

21. Dans le passé et dans une certaine mesure encore aujourd’hui, notre Église a bénéficié et 

bénéficie du partage et de la solidarité des autres Églises, en particulier les Églises d’Europe 

et de nombreux bienfaiteurs pour ses œuvres de charité. Les Œuvres Pontificales 

Missionnaires (OPM) qui organisent la mise en commun et le partage des collectes des fidèles 

du monde entier ont soutenu de nombreux projets dans notre diocèse. Nous voulons les 

remercier ainsi que les autres partenaires et nous restons toujours ouverts à leurs appuis et à 

leur partage.  

22. L’Église-Famille de Dieu qui est à Doba s’est engagée depuis quelques années sur le 

chemin de la prise en charge. Les laïcs prennent de plus en plus conscience de leur place et de 

leur rôle dans l’Église et sont en général sensibles au discours sur la prise en charge de 

l’Église. La prise en charge en carburant et réparation des engins affectés à la paroisse, la 

contribution de 10% des revenus de la paroisse pour soutenir le diocèse, l’augmentation des 

quêtes imperées et d’autres efforts pour soutenir l’équipe apostolique constituent des avancées 

réelles dans ce domaine et pour cela nous devons rendre grâce à Dieu.  

23. Pour donner la visibilité à l’Église dans un diocèse nouvellement créé, Mgr Michel Russo 

avec l’aide des partenaires a mis en place un certain nombre de structures nécessaires à 

l’évangélisation en plus de ce qui existait déjà. En dehors des maisons d’habitation et de 

travail des ouvriers apostoliques, le diocèse compte 1 hôpital, 4 Centres de santé 

(dispensaires), 1 Centre des Handicapés, 1 radio communautaire, 1 Centre diocésain de 

formation des catéchistes, 1 Centre diocésain de Formation permanente (CEDIFOP), 7 églises 

paroissiales, 1 moyen séminaire, 13 écoles primaires, 2 collèges et 2 lycées. Il a aussi acquis 

un certain nombre de terrains dont certains sont mis en valeur. Nous remercions Dieu pour ces 

structures qui sont au service de l’évangélisation. Il nous revient de les protéger et de les 

entretenir.  

Les moyens humains  

24. « Ce que chacun de vous a reçu comme don de la grâce, mettez-le au service les uns des 

autres comme de bon gérants » (1 P 4, 10), car « chacun a reçu le don de l’Esprit pour le bien 

de tous » (1Co 12, 7).  

                                                           
7  JEAN- PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 104. 



7 
 

Chers frères et sœurs, outres les moyens financiers et matériels, l'évangélisation requiert les 

moyens humains. Ces moyens humains ne sont autres que les membres de l’Église, appelés 

chacun à mettre son charisme au service des autres. En effet, l’Église est comme une famille 

où chaque personne qui la compose (père, mère, enfants, grands-parents et toute personne qui 

y vit) a un rôle à jouer pour son épanouissement. Elle est comme un corps où chaque membre 

a une fonction à assumer pour que le corps tout entier se développe et se consolide. Notre 

Église ne peut passer de l’état d’enfance à l’état d’adulte que grâce à la responsabilité 

qu’assume chacun de ses membres (cf. Ep. 4, 11-16). 

25. Nous rendons grâce à Dieu pour le don de la foi qu’il nous a donné et pour la 

connaissance de son Fils Jésus-Christ. Nous rendons grâce à Dieu pour le don de l’Esprit 

Saint avec ses charismes multiformes qu’il nous a accordé le jour de notre baptême, de notre 

confirmation et en d’autres circonstances. Nous croyons qu’ensemble, clercs et laïcs, jeunes et 

adultes, femmes et hommes, chrétiens et catéchumènes, nous constituons une force pour 

mener à bien la mission que le Christ nous a confié, à condition que nous nous laissons nous-

mêmes transformés par la Parole de Dieu et que nous nous efforçons de vivre en conformité 

avec notre foi. Les moyens financiers et les structures sont certes importants et parfois 

nécessaires. Mais rien ne peut se faire sans la conversion du cœur de l’homme. Comme le dit 

le Pape Paul VI : « l’Église est consciente que les meilleures structures, les systèmes les 

mieux conçus deviennent vite inhumains si les pentes inhumaines du cœur de l’homme ne 

sont pas assainies, s’il n’y a pas une conversion du cœur et du regard de ceux qui vivent dans 

ces structures ou les commandent »8. Pour bâtir une Églises adulte et responsable, nous 

devons demander chaque jour la grâce de la conversion, renforcer notre solidarité et mettre au 

service des autres les dons que nous avons reçus.  

26. Je rends grâce à Dieu pour les agents pastoraux, notamment les prêtres, religieux et 

religieuses qui dépensent quotidiennement leurs énergies au service des communautés 

chrétiennes mais aussi de la population à travers les services sanitaires, éducatifs et caritatifs. 

Notre nombre peu nombreux nous oblige au cumul des fonctions avec le risque d’encaisser 

les fatigues et même de perdre notre santé. Mais nous devons toujours compter sur la grâce de 

Dieu qui nous appelle à l’amour mutuel et à la communion fraternelle afin de nous soutenir 

réciproquement dans notre mission. 

II. LES DÉFIS LIÉS À NOTRE MISSION COMMUNE  

2.1 Défis à relever dans le domaine de l’annonce de l’Évangile 

27. Pour que le travail de l’évangélisation porte davantage ses fruits, il nous faux faire face à 

de nombreux défis qui se posent à nous. Le premier de ces défis est d’avoir en nombre 

suffisant les ouvriers pour la vigne du Seigneur. Le nombre du personnel apostolique et en 

particulier des prêtres est largement insuffisant pour couvrir tous les besoins des paroisses. 

Les fidèles des paroisses Mbikou et Béti par exemple ne cessent de m’exprimer leur désir 

d’avoir des prêtres résidants car ces deux paroisses sont administrées par les prêtres qui ont 

d’autres responsabilités et cela ne permet pas le suivi de toutes les activités. Les mêmes 

doléances sont exprimées concernant les communautés religieuses féminines absentes depuis 

                                                           
8 PAUL VI, Evangelii Nunciandi, 36. 



8 
 

des années dans les paroisses de Saint Daniel Comboni de Doba, Sainte Joséphine Bakhita de 

Béro, Sainte Marie Auxiliatrice de Béti et au Centre de Formation de Bendoné. Certains 

réclament la création de nouvelles paroisses etc. 

28. Mais il faut l’avouer, la recherche du personnel expatrié devient de plus en plus difficile et 

parfois onéreux. Cela doit nous convaincre que l’avenir de notre Église dépend en premier 

lieu de la promotion des vocations autochtones, aussi bien à la vie religieuse que sacerdotale. 

Comme nous le savons, ces vocations se font de plus en plus rares dans notre diocèse. L’une 

des causes du manque de vocations est sans doute le changement qu’a connu la région avec 

l’exploitation du pétrole qui a entrainé la déstabilisation des familles, premiers foyers 

vocationnels. Mais avons-nous pris des initiatives pour une pastorale vocationnelle adaptée à 

cette situation de crise ? C’est la question qui se pose à nous et à laquelle nous devons trouver 

ensemble une solution car la promotion des vocations n’est pas une affaire exclusive de la 

commission diocésaine des vocations mais exige un sérieux travail à tous les niveaux, en 

particulier au niveau des familles, des communautés chrétiennes, des mouvements et des 

équipes pastorales.  

29. L’inculturation de l’Évangile entendue dans le sens de l’évangélisation en profondeur 

demeure un défi majeur. Après des décennies du travail d’évangélisation, il y a encore des 

domaines culturels qui résistent à la pénétration de l’Évangile. Nous pouvons citer entre 

autres l’initiation traditionnelle masculine et féminine (excision), le mariage coutumier, les 

funérailles traditionnelles et la croyance à la divination et à la sorcellerie.  

30. L’initiation traditionnelle persiste en de nombreux endroits. Malgré qu’elle ait perdu sa 

valeur d’antan sous l’influence de la modernité et de l’argent, certains y trouvent encore un 

repère d’identité culturelle. Qu’il s’agisse de l’initiation pour les garçons (Lao, Yondo, beul et 

autres) ou de l’initiation pour les filles incluant l’excision (Bayan) ou sans excision (mage), 

leur résurgence ces derniers temps suscite un engouement tel que certains jeunes désertent 

l’école et la catéchèse pour s’y rendre. Le cas des chrétiens, parfois nouvellement baptisés, 

qui se font initiés constitue une matière à réflexion pour nos équipes pastorales car c’est au 

fond notre initiation chrétienne qui est ainsi remise en question. Notre catéchuménat prépare-

t-il des simples baptisés ou des chrétiens solides dans leur foi ? Et comment faire face à 

l’excision qui, à cause du poids de la tradition et sous fond d’ignorance, continue à se 

pratiquer dans certains endroits ? 

31. À cause du poids de la tradition, de la surenchère de la dot et de son caractère progressif, 

le mariage coutumier constitue le principal empêchement à la célébration du sacrement de 

mariage pour de nombreux chrétiens et du coup les exclut de l’eucharistie. Certains baptisés 

ont peur du mariage sacramentel car ils les trouvent trop exigeant. Puisqu’il exclut la 

polygamie et le divorce, d’autres pensent même que sa célébration est réservée aux chrétiens 

héroïques. La plupart de ceux qui s’engagent à le célébrer, ne le font pas pour sa valeur propre 

comme un sacrement qui donne une grâce spéciale aux époux pour mieux vivre leur amour et 

leur unité, mais comme un moyen d’accéder à l’un des sacrements de l’initiation chrétienne 

(le baptême, l’eucharistie ou la confirmation). Comment promouvoir la valeur et la beauté du 

mariage chrétien dans le cadre de la pastorale familiale ? 



9 
 

32. Les funérailles traditionnelles sont elles aussi un vaste domaine à évangéliser. En dehors 

des dépenses colossales qu’elles occasionnent de manière à appauvrir davantage les familles 

endeuillées, des pratiques nouvelles engendrées par les cultures urbaines qui entourent un 

décès, rendent complexe le problème et mérite de notre part un discernement évangélique. 

Nous ne devrons pas perdre de vue que nous célébrons les funérailles chrétiennes pour 

professer notre foi et notre espérance en la résurrection du Christ et des morts, pour demander 

dans la prière le secours spirituel de Dieu en faveur du défunt, pour rendre honore à son corps 

qui était le temple de l’Esprit Saint et pour encourager et soutenir matériellement et surtout 

spirituellement les parents endeuillés. Comment lutter contre les pratiques contraires à la 

dignité humaine et donner de l’importance aux funérailles chrétiennes ? 

33. La croyance à la divination et à la sorcellerie se nourrit de l’ignorance, de la misère et de 

la situation socio-économique difficile que nous vivons. La pauvreté pousse certaines 

personnes à démissionner de leur responsabilité. Elles croient que la cause de leur malheur 

c’est le riche voisin ou celui qui réussit mieux qu’eux dans le commerce ou dans les travaux 

champêtres et qu’ils accusent facilement de sorciers. En cas de maladie, on recourt aux devins 

et aux charlatans qui « exploitent la crédulité et la naïveté des gens, ainsi que leur penchant 

naturel à croire le mal plutôt que le bien, et ruinent d’innombrables familles qui dépensent 

jusqu’au dernier sous pour obtenir une guérison souvent impossible ».9 En plus de cela, les 

accusations de sorcellerie créent des divisions et de rancunes entre les gens. Ces phénomènes 

qui brisent la communion n’épargnent pas les chrétiens. Nous avons là un grand défi à relever 

et la solution réside dans l’approfondissement de la foi de nos fidèles. 

34. Nos communautés chrétiennes se plaignent souvent du bon nombre de néophytes qui font 

des efforts louables durant le temps de catéchuménat, mais sous prétexte d’avoir tout reçu 

disparaissent ou abandonnent la pratique religieuse après la réception des sacrements de 

l’initiation chrétienne. Cette situation nous amène à être plus sérieux et plus rigoureux dans la 

préparation des candidats aux sacrements d’initiation chrétienne et dans leur sélection avec le 

concours de la communauté chrétienne dont ils sont membres.   

35. Faire un bon choix des catéchistes et les former sur leur vocation et leur ministère 

s’avèrent absolument nécessaire si nous voulons que les catéchumènes soient bien préparés 

aux sacrements de l’initiation chrétienne. Mais comme vous les savez, la situation de nos 

catéchistes n’est pas partout brillante. À coté des gens consciencieux et responsables dont la 

collaboration est précieuse pour l’annonce de l’évangile, il y a dans l’ordre des catéchistes, 

pour ainsi dire, un bon nombre des buveurs et des gens incapables de se prendre en charge 

matériellement. D’autres démotivés, se plaignent à tort ou à raison du manque de soutien de la 

part de leur communauté et ont souvent du mal à comprendre le sens du bénévolat. D’autres 

encore s’accrochent à la fonction du catéchiste pour d’autres motifs. Même âgés, ils acceptent 

difficilement de céder leur place aux jeunes et sont souvent un poids pour les communautés. 

Tout cela fait que les jeunes ne se sentent pas attirés par la vocation et le ministère du 

catéchiste. Comment faire comprendre l’importance de ce service pour la transmission de la 

foi ?   

2.2 Défis à relever dans le domaine de la pastorale de la célébration de la foi  

                                                           
9 Meinard HEBGA, Sorcellerie chimère dangereuse, p. 288-289. 



10 
 

36. De nombreux défis restent à relever ensemble pour rendre nos célébrations plus dignes, 

plus ferventes et plus participatives. La dignité de nos célébrations liturgiques dépend entre 

autres de la dignité de nos lieux de culte qui ne doivent pas être confondus à nos lieux de 

cultes traditionnels où la propreté n’est pas le souci principal. La chapelle est le symbole de la 

présence de Dieu au milieu de son peuple, le signe qui indique qu’il existe une communauté 

chrétienne dans le village. La propreté que nous y mettons doit traduire le respect que nous 

avons envers la sainteté, la dignité et la grandeur de notre Dieu. Malheureusement je constate 

que de nombreuses communautés chrétiennes dans nos villages n’ont pas de chapelle digne 

pour prier. On trouve beaucoup de chapelles totalement ou à moitié écroulées, mais personne 

ne se soucie de les reconstruire. D’autres s’efforcent d’en construire une, mais s’arrêtent au 

niveau du chainage et si même la toiture est mise, elles restent sans portes et sans fenêtres.   

37. Beaucoup d’efforts restent à faire pour que nos célébrations liturgiques aident les uns et 

les autres à prier. À certains endroits ou à certaines occasions, ces célébrations sont trop 

bruyantes. Les chorales chantent et jouent plus pour danser que pour aider la communauté à 

prier. Le temps mis pour la quête suivie quelquefois de procession d’offrandes est si long 

qu’on a l’impression de mettre entre parenthèse l’eucharistie pour assister à un concert de 

danses folkloriques. Il y a une nécessité de former nos chorales sur leur rôle dans la liturgie et 

au sens de la modération. Nous devrions aussi former nos fidèles au sens du silence et à la 

place du silence dans la liturgie. Car c’est dans le silence et parfois même par le silence que 

Dieu nous parle.   

38. Le dimanche est pour nous "le Jour du Seigneur", le jour où l’on célèbre la résurrection du 

Christ qui est le centre de notre foi chrétienne. Le Jour du Seigneur est de la manière la plus 

authentique le Jour de l’homme, appelé à imiter le repos de Dieu en se libérant des autres 

occupations pour louer et glorifier Dieu pour tous ses bienfaits à son égard (cf. Gn 2,2-3 ; Ex 

3, 12). En principe, les chrétiens se rassemblent le dimanche pour participer à l’eucharistie 

célébrée par un prêtre. Mais dans de nombreux villages éloignés du centre de la paroisse, les 

communautés chrétiennes se réunissent pour la célébration de la Parole de Dieu appelée la 

prière du dimanche sans prêtre. Cette célébration présidée par le catéchiste ou un autre 

responsable de la communauté est un moyen pour maintenir vivantes les communautés 

chrétiennes longtemps privées de l’eucharistie. Cependant, certains chrétiens ne comprennent 

pas bien le sens de cette célébration. Ils sont souvent absents ou viennent avec un grand retard 

à cette célébration dominicale sans prêtre. Dans d’autres villages, si le catéchiste est absent ou 

occupé, il n’y a même pas de prière. C’est un défi pour nous de former les chrétiens à 

l’importance de cette célébration et surtout à l’importance de l’écoute de la Parole de Dieu 

pour leur vie personnelle et pour la vie de leur communauté.   

Dans certains villages, le dimanche est retenu comme le jour de marché hebdomadaire ou le 

jour où certains chefs convoquent les gens pour régler les conflits et rendre le jugement. Cela 

perturbe souvent la prière ou la messe dominicale. Puisque la liberté de culte lui est reconnue, 

il revient à la communauté chrétienne elle-même de prendre conscience de cette situation et 

de défendre son droit de prier le dimanche. 

  



11 
 

2.3 Défis à relever dans le domaine de la pastorale sociale  

L’Église vue comme une ONG 

39. Le service de la charité par laquelle l’Église témoigne sa foi en Dieu qui aime tout homme 

et prend soin de lui, n’est pas souvent bien compris par tous. Le diocèse a beaucoup investi 

pour lutter contre la pauvreté. Malheureusement, la situation socio-économique des 

populations qui, il est vrai, dépend aussi de la stabilité du pays et de son niveau de 

développement n’a pas beaucoup changé. Mais ce qui est grave c’est le fait que l’engagement 

de l’Église dans le domaine social ne soit pas bien compris, en particulier par ceux qui 

perçoivent l’Église uniquement à travers ses activités caritatives et de développement. Ils ont 

tendance à réduire l’Églises à une ONG ou à une institution riche à qui on demande de faire 

toujours davantage, et de faire même des choses qui dépassent ses compétences et ses 

moyens.  

40. Nos actions caritatives ont aussi créé une mentalité d’assistanat difficile à combattre. 

Quand on parle du Belacd par exemple, on s’attend tout de suite à recevoir quelque chose. 

Quand on demande à être employé au Belacd, c’est comme si on demandait à être embauché 

par une ONG quelconque dont on peut tirer profit. En plus de cela, les bénéficiaires tout 

comme certains agents ignorent d’où vient l’argent que l’on investit pour les activités 

caritatives et de développement. D’autres croient que les réalisations du Belacd n’ont rien à 

voir avec à la foi chrétienne. On est arrivé à une certaine séparation entre évangélisation et 

promotion humaine, entre foi et développement. Cette mentalité est à la base de la gestion 

catastrophique et sans impact de certains projets financés de l’extérieur et a contribué à 

donner une image négative au Belacd. D’ailleurs la plupart des diocèses se sont aperçu que 

leur Belacd s’éloignait de leur mission première et ont entrepris des reformes voire même leur 

fermeture pour un certain temps.    

41. Nous devons donc revenir au modèle traditionnel de Caritas et au service de la charité qui 

est une composante essentielle de la mission de l’Église. Le service de la charité regarde tous 

les membres de l’Église. C’est pourquoi le défi principal que nous devons ensemble relever 

est celui-ci : à l’exemple de la première communauté chrétienne (Ac 2, 41-47), comment 

mobiliser les fidèles à la mise en commun des biens pour lutter contre la pauvreté et pour un 

partage selon les besoins des membres ?  

 Lutte contre la pauvreté   

42. La lutte contre la pauvreté est un long combat et un défi majeur à relever car comme nous 

dit Jésus, « les pauvres vous en aurez toujours » (Jn 12, 8). Comme nous le savons, alors que 

beaucoup de Tchadiens ont fondé leur espoir sur le pétrole dont l’exploitation doit contribuer 

à sortir le pays du sous-développement, nous nous rendons compte aujourd’hui que cette 

richesse naturelle n’a pas amélioré de manière significative les conditions de vie de nos 

populations comme s’il s’agissait d’une manne maudite. Au contraire, avec le licenciement en 

masse des ouvriers après la première phase des travaux et la baisse du prix de pétrole en ces 

dernières années, l’espoir qu’a soulevé la découverte de cette manne s’est peu à peu volatilisé 

pour laisser la place aux désillusions. Les signes de pauvreté sont là sous nos yeux pour nous 

le prouver : de nombreux jeunes désœuvrés, des familles déstabilisées, le monde rural 



12 
 

désorganisé, l’environnement pollué, etc. Nous ne savons pas encore toutes les conséquences 

que la population aura à endurer dans l’avenir avec l’exploitation du pétrole.  

L’éducation 

43. L’éducation des enfants et des jeunes dans le contexte actuel de crise de valeurs et de 

déstabilisation du système scolaire avec son corollaire de baisse de niveau mérite notre 

attention. Le mal qui ronge le système éducatif tchadien est si grave que les acteurs impliqués 

dans ce secteur, à savoir les gouvernants, les professionnels de l’éducation, les enseignants, 

les parents d’élèves et les élèves eux-mêmes, tous se plaignent sans que chacun ne 

reconnaissance véritablement sa part de responsabilité. On assiste impuissants à la descente 

aux enfers de l’école qui devient de plus une fabrique des illettrés et des incompétents. Et que 

dire de la situation des élèves dans des écoles où aucun maitre n’est formé à la pédagogie de 

l’enseignement ? Face à un gigantesque problème comme celui de l’éducation qui semble ne 

pas avoir pour l’immédiat de solution, notre Église ne peut rester indifférente. Pour nous 

chrétiens, aucune raison ne peut nous amener à démissionner devant ce qui constitue le 

fondement de tout développement humain, social et économique. Nous sommes au service 

des pauvres et les pauvres ne sont pas seulement ceux qui sont privés des biens matériels pour 

vivre dignement ou privés de santé. Les pauvres sont aussi ceux qu’on manipule parce qu’ils 

sont ignorants ou qu’on opprime parce qu’ils n’ont aucun pouvoir. Aussi, lutter contre 

l’ignorance par notre engagement dans l’éducation des enfants et des jeunes, fait partie de 

notre mission évangélisatrice.  

Droits humains et Justice et paix 

44. Avec l’avènement de la démocratie et du multipartisme, la situation des droits de 

l’Homme n’a pas si évolué qu’on le pense. La population est quotidiennement victime des 

amendes et des taxes arbitraires, de rackets de toutes sortes, en particulier lors des marchés 

hebdomadaires. Les chefs traditionnels qui sont sensés protéger leur population sont souvent 

complices des autorités administratives et de ceux qui ont de l’argent pour extorquer leurs 

sujets. Les gens ont le sentiment d’être abandonnés par ceux qui sont censés les protéger et 

défendre leurs droits élémentaires.  

45. Le cas le plus frappant dans notre diocèse est le conflit éleveurs et agriculteurs. Malgré 

l’effort qui a été fait par les comités de dialogue pour promouvoir une cohabitation pacifique 

entre éleveurs et agriculteurs, le conflit persiste dans la région du Logone oriental, du moins 

dans sa partie que comprend le diocèse de Doba. Avec la présence massive et provocante des 

troupeaux de bœufs dans toute la zone en ces derniers temps, on enregistre de nombreux 

conflits qui occasionnent de pertes en vies humaines. On crie à tout bout du champ que 

l’agriculture et l’élevage sont les deux mamelles de l’économie tchadienne. Mais nous 

constatons qu’il manque une réelle volonté politique de résoudre de manière radicale ce 

conflit récurent pour que les deux secteurs, de l’élevage et de l’agriculture, soient protégés de 

manière égale et se développent de manière harmonieuse et bénéfique. Le problème devient 

de plus en plus complexe avec des éleveurs nomades qui tendent à se sédentariser et ne 

remontent plus vers le nord pendant la période de travaux champêtres comme ce fut le cas 

autrefois. Un phénomène étrange que l’on observe aussi ce dernier temps, c’est le fait que 

certains éleveurs font paitre leur troupeau la nuit, obligeant les paysans à passer la nuit dans 



13 
 

leurs champs s’ils veulent espérer avoir un peu de récoltes pour leur survie. Nous avons là des 

germes de conflit et de violence. C’est pourquoi le conflit éleveurs et agriculteurs est un défi 

de taille à relever dans notre pastorale. 

2.4 Les défis liés aux moyens d’évangélisation 

Moyens financiers 

46. Le diocèse s’est engagé depuis des années sur le chemin de la prise en charge mais il 

subsiste encore des incompréhensions, des réticences voire même des oppositions au discours 

sur la prise charge aussi bien de la part des agents pastoraux que des autres fidèles. On évoque 

la pauvreté des gens qui peinent à réaliser ce qu’on leur demande et toujours plus. D’autres 

continuent à entretenir la mentalité d’assistanat par un paternalisme ou un maternalisme qui 

fait croire que les gens sont pauvres et qu’il leur faut tout donner gratuitement. Notre manière 

de gérer les ressources de la paroisse et les moyens mis à notre disposition pour le ministère 

comme une propriété personnelle peut aussi être un obstacle à la compréhension de la prise en 

charge.  

47. Pour ceux qui attendent encore tout de l’extérieur pour réaliser tel ou tel projet, il est 

temps de leur faire comprendre qu’on aide une personne pour qu’elle grandisse et non pour 

qu’elle demeure éternellement mineure. En plus, nous ne pouvons pas transformer nos 

bienfaiteurs en débiteurs et les obliger à nous donner l’aide que nous demandons.   

48. Le denier de culte, la dime et les quêtes du dimanche surtout en ville sont les principales 

sources de revenu d’une paroisse. Mais le pourcentage des fidèles surtout des chrétiens qui 

contribuent à la vie de l’Église en donnant leur denier de culte ou leur dime reste encore très 

faible. Certains fidèles sont même indifférents à la mise en commun des biens et d’autres 

s’indignent de la contribution qu’on exige d’eux pour participer aux rencontres ou sessions de 

formation. Cela nous montre clairement qu’il y a du travail à faire pour combattre la mentalité 

d’assistanat et pour développer le sens de l’appartenance à l’Église chez les fidèles.  

49. En plus de cela, les biens communautaires sont quelques fois mal gérés voire détournés au 

niveau des CEB, des mouvements et même des paroisses. Certains n’ont pas, comme on dit, la 

culture de redevabilité, c’est-à-dire ils ne se sentent pas obligés de rendre compte à la 

communauté de la gestion des biens qui leur sont confiés. Comment arriver à une gestion 

transparente des biens pour que nous puissions collaborer sur la base de la confiance comme 

nous le demande Jésus : « celui qui est digne de confiance dans une toute petite affaire est 

digne de confiance dans une grande. Celui qui est trompeur dans une petite affaire, est 

trompeur aussi dans une grande. » (Lc 16,10). Comment faire comprendre aux communautés 

chrétiennes qu’elles doivent aussi participer à la maintenance et à l’entretien des structures 

mises en place pour l’évangélisation? C’est là aussi un grand défi qui nous attend et que nous 

devons relever ensemble dans les limites de nos possibilités. 

La famille 

50. Première cellule de la société et de l’Église, la famille est une réalité universelle et sacrée 

fondée sur le mariage, c’est-à- dire sur l’alliance entre un homme et une femme. Elle est le 

lieu d’accueil, de protection et de développement de la vie, le lieu d’expérience de l’amour et 

de partage, de rappel de souvenirs, de transmission des valeurs morales et spirituelles, de 



14 
 

célébration des événements heureux et malheureux. En somme, elle est le lieu d’humanisation 

et de socialisation. En Afrique, la famille occupe une place si importante que l’individu ne 

peut se réaliser en dehors d’elle. Il peut compter sur son soutien et sa solidarité en cas de 

difficultés tout comme l’individu doit défendre les intérêts de sa famille et contribuer à sa 

renommée et à sa prospérité. Par son importance, la famille est donc une des priorités 

majeures dans l’évangélisation et notre Projet Pastoral Diocésain a fait une place de choix à la 

pastorale familiale.  

51. La famille chrétienne en tant qu’« Église domestique », doit devenir « une cellule 

puissante de témoignage chrétien, dans la société marquée par des mutations rapides et 

profondes ».10 Pour cela, la famille chrétienne doit trouver son inspiration dans la Sainte 

Famille de Jésus, Marie et Joseph qui est la famille prototype et exemplaire de toutes les 

familles chrétiennes. C’est sur de telles familles que doit s’enraciner notre pastorale 

vocationnelle.      

52. Mais les familles aujourd’hui, qu’elles soient chrétiennes ou non, traversent des crises de 

toute sorte. Elles sont au tant fragilisées par la dégradation des valeurs traditionnelles que par 

les effets pervers de la modernité et de la mondialisation. Dans notre région, de nombreuses 

familles ont été déstabilisée par les conséquences négatives de l’exploitation du pétrole, 

secouées par la crise économique que traverse le pays, détruites par les méfaits de l’alcool et 

éprouvées par une maladie incurable de l’un de ses membres. Les parents ont du mal à 

transmettre les valeurs à leurs enfants car l’éducation est rendue plus exigeante et complexe 

en raison de la situation socio-culturelle actuelle et de la grande influence des médias. Les 

familles trouvent difficilement un espace pour un dialogue franc et fructueux entre les époux 

et pour éduquer leurs enfants autour d’un foyer comme ce fut le cas autrefois. Comment 

accompagner les familles à assumer leur vocation ?    

Les Communautés Ecclésiales de Base 

53. À l’instar des autres diocèses du Tchad, le diocèse de Doba a fait sienne l’option du 

synode d’Afrique sur les Communautés Ecclésiales de Base (CEB)11. Selon le Pape Jean-Paul 

II, les CEB sont « des groupes de chrétiens qui, au niveau familial ou dans un cadre restreint, 

se réunissent pour la prière, la lecture de l'Écriture, la catéchèse ainsi que le partage de 

problèmes humains et ecclésiaux en vue d'un engagement commun. Elles sont un signe de la 

vitalité de l'Église, un instrument de formation et d'évangélisation, un bon point de départ 

pour aboutir à une nouvelle société fondée sur la "civilisation de l'amour" ».12 Pierre angulaire 

de l’édifice ecclésial, la CEB n’est donc pas tout simplement une subdivision de la paroisse, 

elle se veut l’Église-Famille de Dieu " à la base". Par sa composition, hommes et femmes de 

                                                           
10 JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 92. 
11  Cf. JEAN-PAUL II,  Ecclesia in Africa, n.89 : « Les Pères ont reconnu d'emblée que l'Église Famille ne pourra 

donner sa pleine mesure d'Église que si elle se ramifie en communautés suffisamment petites pour permettre des 

relations humaines étroites. Ces communautés ont été caractérisées de manière synthétique par l'Assemblée: elles 

devront être d'abord les lieux de leur propre évangélisation, pour porter ensuite la Bonne Nouvelle aux autres; 

elles devront donc être des lieux de prière et d'écoute de la Parole de Dieu, de responsabilisation des membres 

eux- mêmes, d'apprentissage de la vie en Église, de réflexion sur les divers problèmes humains à la lumière de 

l'Évangile. Et surtout on s'y efforcera de vivre l'amour universel du Christ, qui surpasse les barrières des 

solidarités naturelles des clans, des tribus ou d'autres groupes d'intérêt ».  
12 JEAN-PAUL II, Redemptoris Missio, n. 51.   



15 
 

tout âge et de toute catégorie sociale, la CEB se veut un rassemblement de ceux qui sont 

convoqués par Dieu à devenir son peuple ou sa famille. La CEB est le lieu où l’on apprend à 

partager les biens matériels mais aussi et surtout à partager la Parole de Dieu, à prier et à 

partager les joies et les peines dans un esprit de fraternité et de communion. Elle est le lieu où 

l’on se met à l’écoute réciproque et où l’on prend des responsabilités pour faire croître la 

communauté et transformer son milieu. C’est dans la CEB que les chrétiens apprennent à 

grandir dans la foi, l’espérance et la charité. Comme le dit le pape Benoît XVI, les CEB sont 

pour les laïcs des cadres porteurs pour entretenir la flamme vivante de leur baptême, pour 

continuer à former leur conscience chrétienne et se soutenir mutuellement dans la lutte pour la 

justice et la paix.13 Les CEB sont donc pour nous utiles pour l’évangélisation, 

l’approfondissement de la foi des fidèles et pour la promotion intégrale de l’homme.  

54. Un sérieux travail a été fait par le passé pour la mise en place des CEB et la formation de 

leurs responsables et animateurs. Mais beaucoup reste encore à faire pour que ces petites 

communautés chrétiennes deviennent véritablement des lieux de rencontre de formation des 

familles chrétiennes, le lieu où l’on vient pour écouter la Parole de Dieu et vivre les valeurs 

telles que la fraternité, « l'attention à l'autre, la solidarité, la chaleur des relations, l'accueil, le 

dialogue et la confiance ». 14 En effet, par manque de suivi et de formation continue des 

animateurs et des responsables, les CEB mises en place fonctionnent tant bien que mal. Si en 

ville la rencontre hebdomadaire est assez régulière, en milieu rural les CEB n’existent que de 

nom car leurs membres éprouvent des énormes difficultés à tenir cette rencontre 

hebdomadaire absolument nécessaire pour la vie de la communauté. Pour les CEB en milieu 

rural, il nous faut inventer un nouveau style de fonctionnement qui correspond au rythme de 

vie des gens dans les villages.  

55. D’autres difficultés entravent leur fonctionnement tels que le découragement de certains 

membres à cause des détournements d’argent, l’absence notoire des jeunes et la réticence des 

cadres chrétiens à devenir membres des CEB, la difficulté de renouveler le mandat des 

responsables qui s’accrochent à leur fonction comme s’il s’agissait de la chefferie 

traditionnelle. Autre problème est la difficulté liée à la compréhension même de ces petites 

communautés. Certains risquent de transformer les CEB en associations de solidarité dont les 

activités dominantes sont le travail communautaire, les cotisations des membres, le soutien 

mutuel en cas de malheurs etc. À tout cela s’ajoutent le manque de suivi des CEB par les 

agents pastoraux et en particulier par les prêtres généralement peu nombreux. Nous avons ici 

également un grand défi à relever : comment redynamiser les CEB pour qu’elles deviennent le 

lieu d’auto-évangélisation de ses membres et une cellule importante de témoignage 

évangélique dans nos quartiers ou villages? 

Les mouvements et associations 

56. Dans les mouvements apostoliques et les associations à caractère religieux, « les fidèles 

laïcs y trouvent, en effet, une occasion privilégiée d'être le levain dans la pâte (cf. Mt 13, 33), 

notamment en ce qui concerne la gestion du temporel selon Dieu et le combat pour la 

promotion de la dignité humaine, la justice et la paix » (Ecclesia in Africa101). De nombreux 

                                                           
13 Cf. BENOÎT XVI, Africae Munus, n. 131. 
14 JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n.63. 



16 
 

mouvements existent dans le diocèse et pour nous c’est un signe du dynamisme des fidèles 

qui veulent s’unir pour vivre l’évangile et en témoigner. Nous comptons parmi les 

mouvements d’adultes la Légion de Marie, Le Rew Nodji, l’Union des Cadres Chrétiens du 

Tchad (UCCT), Kotar Ya Sainte Thérèse, Kotar Ya Marie et Foyer Chrétiens. Parmi les 

mouvements des jeunes nous pouvons citer les Scouts, les Guides, la JEC et les mouvements 

d’enfants comme Kemkogui, mais aussi les Louveteaux et les Jeannettes qui sont 

respectivement les branches de scoutisme et du guidisme destinés aux enfants. Nous avons 

aussi dans le diocèse des confraternités tels que le Tiers Ordre franciscain, la Jeunesse 

franciscaine, la Fraternité Cana etc. D’autres mouvements ou confraternités qui n’existent que 

dans quelques paroisses se cherchent et le statut de certains d’entre eux n’est pas tout à fait 

clair : Dene Nodji, Jeunesse Chrétienne catholique (JCC), Per Koo lo ou Lumière, 

Organisation de l’unité chrétienne (OUC) etc. Chaque mouvement a son but, sa spiritualité et 

ses moyens d’action et chacun est libre d’adhérer à un mouvement de son choix pourvu que 

cela l’aide à grandir dans sa vie chrétienne. En effet les mouvements d’Église comme toute 

association des fidèles visent « à favoriser une vie plus parfaite, à promouvoir le culte public 

ou la doctrine chrétienne, ou à exercer d’autres activités d’apostolat, à savoir des activités 

d’évangélisation, des œuvres de piété ou de charité, et l’animation de l’ordre temporel par 

l’esprit chrétien ».15   

57. Les mouvements qui existent partout dans nos paroisses sont une force pour notre Église. 

Mais il faut veiller à ce qu’ils travaillent dans un esprit de solidarité et de complémentarité au 

lieu de se livrer à des concurrences malsaines pour le recrutement de leurs membres. Certains 

mouvements mettent en avant la cotisation des membres au lieu de se préoccuper en premier 

lieu de leur formation pour qu’ils connaissent bien l’objectif et les principes de leur 

mouvement. On constate aussi que quand survient le détournement d’argent dans un 

mouvement, les membres se découragent et dans certains endroits c’est la cause principale du 

non fonctionnement de certains mouvements. 

Les jeunes   

58. Nous célébrons chaque année de nombreux baptêmes parmi lesquels de nombreux jeunes 

garçons et filles. Les jeunes et les enfants sont suffisamment nombreux au sein de notre 

Église, en particulier dans les mouvements et les chorales. Mais parmi les jeunes, très peu 

s’engagent réellement à prendre les responsabilités dans leurs communautés de base. Certains 

réclament la formation, mais se bloquent quand il s’agit de contribuer financièrement à leur 

propre formation sous prétexte qu’ils n’ont pas d’argent, alors que les mêmes jeunes 

dépensent inutilement pour la boisson, le téléphone ou d’autres choses semblables. D’autres 

vivent au jour le jour sans un réel projet de vie. En milieu rural, une bonne proportion des 

jeunes n’est pas scolarisée. Si par surcroit, ils n’aiment pas le travail de la terre, l’exode rural 

leur apparait comme la seule alternative et les jettent dans une aventure incertaine avec tous 

les risques que nous connaissons. Les jeunes, dans leurs différentes catégories, scolarisés ou 

non-scolarisés, célibataires ou mariés, méritent d’être compris et accompagnés dans leur 

projet de vie. Dans la situation actuelle de notre pays où l’avenir des jeunes semble 

                                                           
15  Code du Droit canonique, n. 298. 



17 
 

hypothéquer, comment les aider à ne pas basculer dans la violence, dans l’alcool ou la 

drogue ?  

Les femmes 

 59. Dans notre société, ce sont en général les femmes qui font des énormes sacrifices pour 

faire vivre la famille dans des moments difficiles. De même dans l’Église, elles sont partout 

présentes dans les différents domaines d’activités apostoliques et ce sont elles qui contribuent 

en grande partie par leurs biens et leurs services à faire vivre nos communautés chrétiennes. 

Mais nombreuses d’entre elles sont analphabètes et sont encore victimes des coutumes et 

pratiques qui les privent de leurs droits et du respect qui leur est dû16. Elles sont souvent 

victimes de violences conjugales. Beaucoup d’entre elles, sans faute de la part, se retrouvent 

dans une situation matrimoniale qui les privent des sacrements et en particulier de 

l’eucharistie. Nous devons continuer à lutter contre toutes les formes de discriminions à 

l’égard de la femme et promouvoir sa dignité. Les femmes doivent être formées au tant que 

les hommes pour être davantage responsabilisées dans nos communautés.  

Les cadres chrétiens 

60. Même s’ils sont plus discrets et moins nombreux à fréquenter nos célébrations et nos 

communautés, les cadres chrétiens sont conscients de leur appartenance à l’Église. Mais 

certains n’ont d’autre culture religieuse que celle acquise lors de la formation catéchétique de 

base. D’autres sont dans une situation matrimoniale irrégulière qui les empêche de donner un 

bon témoignage de vie chrétienne.  En outre, les cadres chrétiens ne sont pas suffisamment 

organisés et ont encore du mal à s’insérer comme chrétiens dans la réalité politique complexe 

du Tchad. L’Église au Tchad qui a pris réellement forme avec le Concile Vatican II a plutôt 

donné la priorité à la formation des catéchistes qu’aux cadres chrétiens. Cependant, ceux-ci 

constituent une force pour l’Église. Il leur faut une formation adaptée qui leur permettra de 

s’engager dans la vie sociale comme sel et lumière et pour prendre des responsabilités au sein 

de nos paroisses et communautés.  

Les agents pastoraux 

61. Nous les agents pastoraux, en particulier prêtres, religieux et religieuses, notre témoignage 

de vie de fraternité et d’unité doit être un stimulant pour les autres membres de l’Église-

Famille de Dieu. Mais nous savons par expérience combien il est parfois difficile de vivre en 

communauté et de travailler en équipe si chacun ne se surpasse pas ou ne sacrifie pas son 

point de vue personnel pour le bien commun que nous poursuivons. Le constat que le pape 

François fait à ce sujet doit nous interpeller tous. Il disait en effet, « cela me fait très mal de 

voir comment, dans certaines communautés chrétiennes, et même entre personnes consacrées, 

on donne de la place à diverses formes de haine, de division, de calomnie, de diffamation, de 

vengeance, de jalousie, de désir d’imposer ses propres idées à n’importe quel prix, jusqu’à des 

persécutions qui ressemblent à une implacable chasse aux sorcières. Qui voulons-nous 

évangéliser avec de tels comportements ? ».17 Certaines communautés chrétiennes restent 

encore négativement marquées par le passage de tel ou tel prêtre, de tel ou tel religieux ou de 

                                                           
16 Cf. JEAN-PAUL II,  Ecclesia in Africa, 82. 
17 FRANÇOIS, Evangelii Gaudium, 100. 



18 
 

telle ou telle religieuse dont le comportement a jeté de trouble dans les esprits. Il nous revient 

de relever le défi d’un vrai témoignage missionnaire. Comme dit Saint Paul, « pour que notre 

ministère ne soit pas exposé à la critique, veillons à ne scandaliser personne en rien » (2Co 6, 

3).  

III. AGIR ENSEMBLE : QUELQUES ORIENTATIONS PASTORALES 

3.1 Dans le domaine de la pastorale de l’annonce 

Promotion des vocations 

62. La Promotion des vocations par la prière, le témoignage de vie et le service 

d’accompagnement est une des priorités pastorales. La première consigne que le Christ a 

donné à ses disciples quand il les a envoyés en mission c’est de « Prier le Maitre de la 

moisson d’envoyer des ouvriers à sa mission » (Lc 10, 2). Prier pour les vocations est un 

devoir pour nous agents pastoraux sur qui repose le poids de la tâche apostolique. Prier pour 

les vocations est aussi un devoir pour les communautés chrétiennes, notamment pour celles 

qui se rassemblent pour la célébration dominicale en l’absence du prêtre. Car une telle 

célébration se fait dans l’attente et dans l’espérance qu’un jour le prêtre y passe pour célébrer 

l’eucharistie.  

63. Le témoignage de vie demeure un élément attractif pour les jeunes qui désirent suivre le 

Christ comme nous. Les jeunes ne peuvent s’engager à consacrer leur vie pour le Seigneur 

que s’ils découvrent en nous la joie de servir les autres, de vivre la communion, d’aimer notre 

vie de prêtres ou de religieux et religieuses. Le service d’accompagner les jeunes pour les 

aider à faire un discernement sérieux sur leur choix de vie nous incombe tous. Toutes nos 

activités pastorales doivent avoir une dimension vocationnelle car le Christ que nous 

annonçons appelle tous les hommes à reconnaitre le projet d’amour de Dieu sur eux et à y 

répondre en s’engageant à le servir sous une forme ou sous une autre. Nous devons prendre 

des initiatives pour l’éveil des vocations dans nos paroisses. Certaines paroisses ont pris 

l’initiative de créer des foyers des garçons et certaines communautés religieuses des foyers 

des filles. De tels foyers, même s’ils n’ont pas directement un but vocationnel, offrent un 

cadre propice pour améliorer le niveau scolaire des jeunes et pour leur donner une formation 

chrétienne de base. Ils correspondent à un réel besoin dans le contexte actuel de crise de 

l’école et d’éducation. J’encourage les autres équipes pastorales et les autres communautés à 

réfléchir à de telles possibilités.   

64. La même attention devra être portée envers les petits et les grands séminaristes de nos 

différentes paroisses. Durant les vacances ou les congés, ils ont besoin d’un suivi et il faut 

leur donner la possibilité de se rencontrer et d’échanger avec eux. Il nous revient aussi de 

sensibiliser les communautés chrétiennes à la prise en charge progressive de nos petits, 

moyens et grands séminaires.   

La formation des leaders de communautés  

65. La formation chrétienne des fidèles en général et des leaders des communautés en 

particulier demeure une priorité pour le diocèse si nous voulons que l’Évangile s’enracine 

dans nos réalités culturelles et sociales. Au niveau diocésain nous voulons redonner vie au 

CEDIFOP (Centre Diocésain de Formation Permanente). À cet effet, nous avons mis en place 



19 
 

une Équipe de Formation Permanent dont la mission principale est d’organiser la formation 

biblique, théologique et pastorale du personnel apostolique et des laïcs, en particulier les 

cadres chrétiens et les leaders des communautés chrétiennes en vue de renforcer leurs 

capacités à relever les défis de notre Église-Famille de Dieu qui est à Doba. 

66. Cette formation au niveau diocésain, n’enlève en rien aux formations qui se donnent au 

niveau de chaque paroisse pour approfondir la foi des fidèles. La formation doctrinale des 

chrétiens après le baptême est un manque à combler. À ce niveau, il nous faut de la créativité 

et de l’audace pour proposer un contenu de formation en nous inspirant du Catéchisme de 

l’Église Catholique pour aider les chrétiens dont certains n’ont pour seule connaissance que 

ce qu’ils ont appris durant le temps de catéchuménat. 

67. Mis à part les animateurs et les responsables des CEB et des mouvements d’Église, la 

formation des catéchistes s’avèrent particulièrement nécessaire. C’est à eux que revient en 

général la tâche d’initier les catéchumènes de plus en plus nombreux au mystère du Christ. 

Nous devons mettre l’accent sur la beauté et la grandeur de leur vocation et valoriser le 

service qu’ils rendent au sein des communautés chrétiennes. Je sais que chaque paroisse 

s’organise à sa manière pour motiver les catéchistes qui se donnent sérieusement au travail. Il 

nous faut réfléchir sur une pratique commune au niveau diocésain en ce qui concerne l’aide à 

apporter aux catéchistes qui enseignent. Là où c’est possible il faut encourager les femmes à 

s’engager dans ce service fondamental pour la communauté, car il n’est dit nulle part que le 

travail de catéchiste est réservé uniquement aux hommes.   

68. Les catéchistes, les animateurs et responsables de CEB, les responsables des mouvements, 

les chorales, les jeunes etc. Chacun réclame la formation. Vouloir être formé pour mieux 

assumer sa responsabilité au sein de la communauté est un bon et légitime désir. Mais la 

formation a un prix qu’il faut accepter de payer. Certes, il revient à la paroisse ou au diocèse 

d’organiser la formation. Mais il faut que chacun accepte de se former en se rendant 

disponible, en sacrifiant son temps et en contribuant avec ses ressources propres à cette 

formation. Payer de sa poche pour sa propre formation n’est jamais de l’argent jeté.   

3.2 Dans le domaine de la pastorale liturgique et sacramentel  

 Formation liturgique 

69. Au niveau diocésain tout comme au niveau paroissial, la formation liturgique des fidèles 

et en particulier des chorales et des autres ministres visera à promouvoir une participation 

pleine, consciente et active des fidèles aux célébrations liturgiques.18 En ce qui concerne notre 

diocèse, je souhaite que l’accent soit mis sur la place du chant dans la liturgie, sur le sens du 

silence et du sacré.  

70. Par ailleurs, la liturgie tout comme la catéchèse préparatoire aux sacrements de l’initiation 

chrétienne demeure le principal lieu d’inculturation de l’Évangile. Mais l’inculturation est un 

processus qui demande un grand sens de discernement. Elle suppose d’un coté une étudie 

approfondie des éléments culturels pour voir dans quelle mesure ils peuvent enrichir nos rites 

afin de mieux comprendre, de mieux célébrer et de mieux exprimer notre foi. Et de l’autre 

                                                           
18 Cf. CONCILE ŒCUMÉNIQUE VATICAN II, Sacrosanto.Concilium, n. 14. 



20 
 

coté, il faut une bonne connaissance de la doctrine chrétienne dans le domaine où nous 

voulons faire l’inculturation. L’improvisation en la matière conduit souvent à une catastrophe.  

Messes d’action de grâce et les autres messes. 

71. Les célébrations des messes des récoltes sont d’abord une façon d’habituer les fidèles à 

savoir rendre grâce à Dieu pour les bienfaits reçus. Mais elles sont aussi un moyen pour la 

prise en charge des paroisses. Il faut craindre que certains ne le fassent uniquement dans le 

sens de prise en charge et y consacrent trop de temps au détriment des autres activités comme 

la formation ou les visites des communautés. Vu le nombre des communautés que comptent 

certaines paroisses et surtout quand le prêtre est seul, il faut une organisation plus rationnelle 

de ces messes d’action de grâce pour éviter de s’épuiser soi-même et surtout pour libérer du 

temps pour d’autres activités paroissiales toutes aussi importantes. Et puis, le prêtre se 

souviendra qu’il n’y a pas que les moments des récoltes à célébrer ; il y a aussi des semailles à 

bénir au moment opportun. En tout cas, nos programmations des activités pastorales doit tenir 

compte d’un certain équilibre si nous ne voulons pas être dispersés. 

72. Certaines paroisses sont si étendues que si l’on se contente seulement des messes 

dominicales, on court le risque de priver pour longtemps certaines communautés chrétiennes 

de l’eucharistie. Comme cela se fait déjà dans certaines paroisses, j’encourage la célébration 

des messes en semaine dans les villages pour que ces communautés ne voient pas seulement 

le prêtre de passage quand il vient pour la messe de récoltes. En faisant ainsi, on donnera aussi 

l’opportunité aux personnes âgées ou malades qui ne peuvent faire de longue distance de 

participer à l’eucharistie.    

Sacrement de réconciliation 

73. Les retraites des carêmes sont devenues un moment propice pour les fidèles de traiter les 

conflits et de s’approcher du sacrement de réconciliation. Mais elles ont lieu une seule fois 

dans l’année. Aussi, nous risquons nous les prêtres d’habituer les fidèles à attendre seulement 

cette occasion pour se confesser si nous ne nous rendons pas disponibles pour les confessions 

dans les paroisses avec un horaire fixe par semaine. J’encourage les uns et les autres, surtout 

là où l’on réside de fixer un moment précis au cours de la semaine pour permettre aux fidèles 

d’accéder aux trésors de la réconciliation et les habituer à ce sacrement dont la fréquentation 

est souvent décriée.  

Sacrement du mariage  

74. Comment donner au sacrement de mariage la valeur qui lui revient en tant que sacrement 

d’alliance, d’amour et de vie ? Comme nous l’avons souligné ci haut, le mariage est le 

sacrement face auquel il y a trop de résistance comme s’il s’agit pour les époux de se mettre 

aux épaules un fardeau trop pesant. Et pourtant, à travers ce sacrement le Christ se rend 

présent dans la vie du couple pour lui donner la grâce de l’unité et renforcer son amour 

conjugal. C’est pourquoi, dans nos prédications et nos enseignements, nous devons souligner 

davantage la beauté de ce sacrement et son importance pour l’épanouissement des couples et 

des familles. Il nous faut faire naitre dans les couples le désir de célébrer le sacrement de 

mariage pour sa valeur propre et non comme un moyen pour accéder à un autre sacrement.   

Le pèlerinage diocésain 



21 
 

75. Le pèlerinage diocésain annuel de Bébo dans la paroisse de Béboto est un rendez-vous 

spirituel très important pour notre famille diocésaine. Certes, en ce qui concerne les structures 

d’accueil, nous ne sommes qu’au début. Nous espérons qu’avec la contribution annuelle de 

500frs CFA par fidèle et avec l’aide de nos partenaires, nous pouvons progressivement 

améliorer ce lieu dédié à notre Dame de tous les peuples. Mais nous devons petit à petit nous 

habituer à prendre part à ce pèlerinage qui est un temps favorable pour nous mettre à l’écoute 

de la Parole de Dieu, pour prier, pour nous approcher du sacrement de la pénitence, bref pour 

faire une expérience de foi. Chacun doit comprendre que nous avons là une occasion pour 

renouveler notre engagement baptismal et pour renforcer nos liens de communion et de 

fraternité au sein de notre Église-Famille de Dieu qui est à Doba. La réussite de ce pèlerinage 

diocésain suppose une préparation spirituelle et matérielle de chaque fidèle et de chaque 

paroisse. Pour nous aider à son organisation, nous avons confié à l’équipe apostolique de 

Béboto la préparation matérielle et à la Commission diocésaine de catéchèse et de liturgie 

l’animation spirituelle et liturgique.    

3.3 Dans le domaine de la pastorale sociale  

Un esprit nouveau pour un partenariat nouveau 

76. Convaincue que la promotion humaine fait partie intégrante de sa mission évangélisatrice, 

notre Église continuera dans les limites de ses possibilités à lutter contre la pauvreté et la 

misère sous toutes ses formes, qu’il s’agisse de lutter contre l’ignorance, la maladie, la faim, 

la soif, la discrimination et d’autres formes d’injustices et d’oppressions.  

77. Les partenaires du Nord qui financent nos projets sociaux et de développement sont de 

plus en plus exigeants envers nous et parfois avec raison. Tout projet financé vise un impact. 

Si un projet n’a aucun impact, on a droit de s’interroger s’il a été bien réfléchi, s’il correspond 

à un besoin réel ou encore s’il a été bien géré et piloté. Et si à cela s’ajoute le manque de 

rapport financier, la méfiance est de taille et on ne peut qu’être exigeant pour les autres 

engagements qui suivront. En ce qui concerne quelques rares projets financés par nos 

partenaires, nous devons tirer les leçons du passé et être plus sérieux dans leur réalisation et 

leur suivi. Dans un premier temps, il faut respecter scrupuleusement l’intention des donateurs 

et ne jamais tomber dans la tentation d’utiliser à d’autres fins l’argent qui a été destiné pour 

un projet précis, à moins d’avoir une permission expresse du donateur. Pour nous aider dans 

ce domaine, nous prévoyons dans un deuxième temps mettre sur pied un Comité diocésain 

d’étude et de suivi des projets.  

La Caritas paroissiale 

78. L’amour de Dieu nous pousse à nous mettre au service de nos frères et sœurs comme de 

bons samaritains à travers les activités caritatives (cf. Lc 10,25-37) mais aussi comme des 

disciples qui travaillent à la promotion de la dignité humaine en développant en chaque 

personne sa capacité d’aimer, de servir et de se prendre en charge. Les Caritas paroissiales qui 

doivent nous aider à mieux nous organiser pour ce service de charité, doivent être avant tout 

bien comprises dans leur enracinement évangélique. Il s’agit de vivre la solidarité et le partage 

à la manière des premiers chrétiens qui, parce qu’ils ont un seul cœur et une seule âme, 

mettaient en commun tout ce qu’ils ont et les partageaient selon les besoins de telle sorte que 



22 
 

chacun recevait ce qui lui est nécessaire (cf. Ac 2, 44-45). Pour être en communion avec Dieu 

et avec ses frères, un chrétien doit participer, c’est-dire prendre part, partager, collaborer, 

apporter son concours, s’associer aux autres. Nous l’avons déjà dit, celui qui ne participe pas 

ne vit pas la communion. L’esprit qui doit soutenir nos Caritas, c’est la participation à la mise 

en commun des biens en vue d’un partage, non pas de manière équitable (c’est un partage qui 

est au-delà d’une simple justice distributive), mais selon le besoin de chacun.  

79. Aimer de manière concrète c’est pratiquer les œuvres de miséricorde telles que nous 

enseigne Jésus : donner à manger à celui qui a faim et à boire à celui qui a soif ; accueillir 

celui qui est étranger ou sans abri, vêtir celui qui est nu, visiter celui qui est malade ou en 

prison (cf. Mt 25,35-36). Il s’agit en bref d’aimer le prochain, en particulier celui qui est dans 

le besoin, le pauvre auquel le Christ s’est identifié. Mais aimer c’est aussi et surtout aider les 

personnes à se mettre debout et à être responsable de leur vie, à prendre en main leur destin 

pour se réaliser en tant qu’être humains créés à l’image et à la ressemblance de Dieu. Comme 

Pierre l’a dit au paralytique, nous devons convaincre les fidèles que la foi en Jésus est un atout 

nécessaire pour nous rendre responsable de notre vie : « De l'argent et de l'or, je n'en ai pas, 

mais ce que j'ai, je te le donne: au nom de Jésus Christ le Nazôréen, lève-toi et marche!" (Ac 

3, 6). Au nom de notre foi en Jésus et de notre amour pour Dieu et pour le prochain, nous 

pouvons, avec peu de moyens, réaliser des merveilles devant Dieu et aux yeux du monde. 

C’est pourquoi nos Caritas paroissiales doivent être organisées de manière à nous permettre à 

la fois d’apporter une assistance aux personnes vulnérables de nos paroisses et de créer des 

liens de solidarité entre les personnes et les groupes en vue de leur autopromotion.   

80. Nos Caritas paroissiales sont encore à leur début et j’encourage vivement leur mise en 

marche dans chaque paroisse. Nous devons au sein de nos Caritas paroissiales favoriser 

davantage l’intégration des groupes comme comité de santé, groupe CECI/SILC, comité 

Justice et Paix, Projet SODEFIKA (Soutien au développement de la filière karité et arachide) 

et autres pour un meilleur travail en synergie. Lors de l’assemblée d’octobre 2016, il a été 

adopté les statuts et les règlements intérieurs des Caritas paroissiales. C’est un cadre 

institutionnel qui nous permet de mieux organiser nos Caritas. Mais pour leur mise en marche 

effective, il nous faut mobiliser les ressources humaines, financières et matérielles. Il y a pour 

cela des étapes à respecter.  

81. Chaque communauté du village ou CEB, et si possible chaque mouvement doit designer 

un délégué pour la Caritas. Celui-ci ou celle-ci doit être une personne engagée dans sa foi, 

sage, charitable, honnête, serviable, dynamique et sensible aux besoins des autres et aux 

questions de développement. Ce sont ces délégués qui participeront à l’assemblée paroissiale 

de Caritas qui aura pour tâche, entre autres, de désigner le comité exécutif paroissial et 

d’arrêter les modalités pratiques de mobilisation des ressources financières : fixer un taux de 

cotisation annuelle pour chaque fidèle (chrétien et catéchumène) et pour chaque CEB, 

communauté chrétienne du village ou mouvement en tant que membres de la Caritas 

paroissiale. Les autres ressources peuvent être les quêtes organisées au temps de carême au 

terme de chaque chemin de croix ou les dons des fidèles en tant que fruit de l’effort de 

carême. En plus de cela, le comité exécutif peut organiser deux ou trois par an la Journée 

paroissiale de Partage et de Solidarité en faveur des personnes vulnérables, donnant ainsi la 

possibilité aux fidèles de prier pour les membres souffrants de la communauté mais aussi 



23 
 

d’apporter des dons en espèce ou en nature (céréale, sel, habits, chaussures, ustensiles de 

cuisine, draps, couvertures, savons etc.) pour que la Caritas gère en leur faveur. En principe, 

tout ce qui ne me sert pas et peut encore servir à mon frère ou à ma sœur peut constituer un 

don pour la Caritas paroissiale. Il revient à chaque comité paroissial de faire preuve de 

créativité pour mobiliser les ressources en organisant par exemple les activités génératrices de 

revenu et en sensibilisant les fidèles sur le sens du partage et de la solidarité. 

L’Éducation 

82. Nos écoles ne doivent pas seulement offrir une formation de qualité mais être des lieux de 

transmission des valeurs humaines et chrétiennes si nous voulons préparer les enfants et les 

jeunes à devenir des hommes et des femmes responsables de leur avenir et de l’avenir de leur 

pays et de leur Église. Cela requiert l’engagement de tous, notamment des parents d’élèves, 

des enseignants, des membres de l’équipe pastorale. Comme disait le pape François, 

« l’éducation intégrale des enfants est à la fois un ‘grave devoir’ et un ‘droit primordial’ des 

parents. Cela ne constitue pas seulement une charge ou un poids, mais c’est aussi un droit 

essentiel et irremplaçable qu’ils sont appelés à défendre et dont personne ne devrait prétendre 

les priver »19. Pour nos écoles, nous avons besoin des enseignants qui ne se contentent pas 

seulement de transmettre aux élèves des connaissances en vue des examens mais des 

enseignants qui, par l’exemple de leur vie, transmettent des valeurs qui édifient les enfants et 

les jeunes. Comme premier responsable de la paroisse, le curé ou son délégué doit veiller à 

l’identité chrétienne et catholique de nos écoles sans bien sûr prendre la place du directeur 

(directrice) ou de l’Association des Parents d’Élèves (APE) avec qui l’entente est nécessaire 

pour le bon fonctionnement de l’établissement. 

83. Nos écoles ne sont pas créées pour un but lucratif. Aussi, l’augmentation de la scolarité ne 

peut se justifier que si, après une gestion rigoureuse des recettes, on n’arrive pas à couvrir les 

besoins réels de l’école. Il faudrait alors informer l’évêque de la nécessité et le signifier 

clairement aux parents et les convaincre que dépenser pour l’éducation de leurs enfants n’est 

jamais de l’argent perdu.  

84. Dans certaines Écoles Catholiques Associés (ECA), les parents demandent l’ouverture 

d’un collège pour la poursuite scolaire de leurs enfants qui terminent le primaire. Le souhait 

est légitime et correspond certainement à un besoin réel. Mais là aussi, il faut un engagement 

clair des parents pour la prise en charge du fonctionnement de cette nouvelle structure surtout 

que le coût de l’enseignement secondaire est plus élevé que celui de l’enseignement primaire. 

Qui veut bâtir une tour, nous dit Jésus, commence par s’asseoir pour calculer la dépense et 

voir s’il a de quoi à aller jusqu’au bout… (cf. Lc 14. 28-30).  

85. Avec la grâce de Dieu nous avons au centre de chaque paroisse une école catholique 

reconnue par l’État ou en voie de reconnaissance. Depuis quelques années des parents initient 

dans les secteurs de différentes paroisses des écoles communautaires et veulent qu’elles 

deviennent plus tard des écoles catholiques associées ou les appellent même déjà ECA. Ces 

initiatives correspondent certes à des besoins réels mais nous met devant le fait accompli. 

L’enseignement de qualité que nous visons, nous demande de procéder avec prudence pour 

                                                           
19 FRANÇOIS,  Amoris laetitia, 84. 



24 
 

les accompagner et surtout pour ne pas leur donner un faux espoir. Je demande à la 

Commission diocésaine pour l’enseignement Catholique de recenser dans un premier temps 

ces écoles et d’établir des critères pour leur probable acceptation comme ECA. La 

commission tiendra en particulier compte de ce que le Guide de l’Enseignement Catholique 

dit de la responsabilité des parents dans une ECA. 

La pastorale des personnes vulnérables  

86. Les malades, les prisonniers, les pauvres, les handicapés et autres personnes vulnérables 

sont les membres souffrants du Christ, et donc nos frères et sœurs qui attendent de nous un 

geste d’amour, d’affection et de compassion. Presque tous les mouvements d’adultes ont 

inscrit dans leur apostolat la visite et la prière avec les malades, les prisonniers, les personnes 

âgés et les pauvres en général. Nos Caritas paroissiales doivent s’organiser d’avantage pour 

capitaliser toutes ses forces pour une plus grande solidarité et pour un partage plus concret à 

l’égard de ces membres souffrants ou vulnérables de nos communautés.   

″Justice et Paix″ et dialogue 

87. Depuis quelques années des partenaires nous ont soutenus dans la mise en œuvre de 

certains programmes en faveur de la promotion de la justice et de la paix en prenant en charge 

entre autres un juriste permanent. Nous nous sommes habitués à cela et avons tort de croire 

que cette aide va se pérenniser ou que nous ne pouvons rien faire sans aide extérieure. Avec le 

retrait des partenaires, il nous faut revenir à la réalité du travail des commissions ou comités 

″Justice et Paix″. L’engagement pour la justice et pour la paix est une dimension de notre foi 

chrétienne. Comme citoyens et surtout comme chrétiens, nous devons être tous des « assoiffés 

de justice » (Mt 5,6) et des « artisans de paix » (Mt 5,9). C’est pourquoi le manque de soutien 

extérieur devrait être plutôt pour nous une opportunité pour sensibiliser les communautés 

chrétiennes à ne pas attendre un financement extérieur pour entreprendre des actions en faveur 

de la justice et de la paix. Elles doivent s’organiser avec d’autres composantes de la société 

civile pour avoir une formation sur leurs droits et devoirs du citoyen et pour mener ensemble 

des actions solidaires contre les injustices qui entravent gravement la paix. Nos comités 

″Justice et Paix″ doivent donc être redynamisés en tenant compte de cette nouvelle donne. Là 

où ce comité n’existe pas, j’exhorte l’équipe pastorale à le mettre en place avec l’aide de la 

commission diocésaine Justice et Paix. 

88. Nos comités paroissiaux ″Justice et Paix″ doivent s’engager dans la recherche de la paix 

en sachant que cette paix qui est d’abord un don de Dieu, doit être demandée dans la prière. 

Nous devrons être aussi convaincus qu’une paix durable entre les hommes ne s’obtient pas 

par la violence, mais par une lutte non-violente contre les injustices, par le respect du droit des 

individus et des communautés, par le dialogue, par la recherche commune de la vérité, par le 

pardon et par la réconciliation. Le pauvre dont nous sommes appelés à défendre le droit n’est 

pas seulement celui qui n’a pas de moyens financiers ou qui manque du nécessaire pour vivre. 

Le pauvre c’est aussi l’ignorant que l’on manipule et complique la vie, la personne sans 

défense qu’on opprime et exploite, celui ou celle qu’on accuse de sorcier par jalousie ou par 

souci de vengeance en se cachant derrière une croyance traditionnelle totalement irrationnelle. 



25 
 

89. Le dialogue est une exigence de notre foi chrétienne et il doit se faire avec tous. Nous 

devrons nous engager dans un dialogue vrai et respectueux des identités et des convictions 

avec les chrétiens d’autres confessions, les musulmans, les adeptes de la religion 

traditionnelle, les membres de la société civile et tous les hommes de bonne volonté pour 

promouvoir les valeurs de cohésion sociale que sont la justice, la paix, la tolérance et le 

respect de la diversité et de la dignité humaine. Ce dialogue n’est possible que grâce aux 

rencontres et à la connaissance mutuelle. Il nous faut mettre sur pied la Commission 

diocésaine pour le Dialogue qui travaillera en synergie avec la Commission diocésaine Justice 

et Paix pour la promotion d’un tel dialogue.  

3.4 En ce qui concerne nos moyens d’évangélisation  

La prise en charge 

90. Pendant des années, les chrétiens d’Europe ont bien voulu partager ce qu’ils ont avec leurs 

frères et sœurs d’Afrique qui en ont le plus besoin comme le recommande la charité 

chrétienne. Mais nous devons nous convaincre que les ressources les plus sûres d’une Église 

c’est celles qui proviennent de ses fidèles. Dès lors nous n’avons pas d’autres choix que 

d’avancer sur le chemin difficile mais nécessaire et noble de la prise en charge. Pour relever le 

défi de la prise en charge, il nous faut tout à la fois développer chez les fidèles le sens de leur 

appartenance à l’Église, promouvoir la participation de tous à la vie et à la mission de l’Église 

et promouvoir en eux le sens de la coresponsabilité.  

91. Le baptême fait de nous les membres de l’Église-Famille de Dieu. Chacun doit prendre 

conscience de son appartenance à l’Église comme sa nouvelle Famille. Le chrétien n’est pas 

un baptisé qui reçoit le baptême et puis vit seul dans son petit coin, isolé des autres chrétiens 

ou qui attend que les autres fassent tout pour lui. Il entre dans une nouvelle famille et la fierté 

d’appartenir à la Famille de Dieu lui impose des devoirs à assumer en tant que membre. Il doit 

tout d’abord professer publiquement la foi reçue, participer activement à l’activité 

missionnaire de l’Église, soutenir ses œuvres de charité, participer concrètement à la prise en 

charge de la communauté à laquelle il appartient. Nous devons donc, à travers nos 

prédications et nos sessions de formation souligner davantage cette dimension ecclésiale du 

baptême car de nombreux chrétiens ne savent pas bien à quoi les engage leur baptême.   

92. La participation de tous les fidèles à la mise en commun des biens, qu’il s’agisse des 

travaux communautaires, de donner son denier de culte ou sa dîme est une manière de traduire 

en acte notre amour et notre attachement à l’Église, notre nouvelle famille. Comme son nom 

l’indique, la dîme est le dixième des produits de récolte donné en offrande au Seigneur. Il 

revient au comité de gestion ou à l’équipe pastorale paroissiale de fixer le minimum que les 

fidèles doivent donner comme dîme en nature ou en espèce. Mais aux salariés, fonctionnaires 

et assimilés, il serait raisonnable de donner un montant correspondant à une journée de travail. 

Quant au denier de culte c’est le minimum qui est fixé à 1 500 frs CFA, encore que la somme 

de 500frs CFA doit être prélevée pour le projet du sanctuaire de Bébo pour quelques années. 

Mais ceux qui veulent soutenir leur paroisse et leur diocèse peuvent donner plus que ce 

minimum. 



26 
 

93. Enfin, nous ne pouvons avancer sur le chemin de la prise en charge de notre Églises que si 

nous nous sentons tous responsable de la marche de notre Église et de son avenir. Sa réussite 

c’est notre réussite ; son échec c’est notre échec. Chacun doit prendre conscience que les 

autres ont besoin de ses talents et lui également a besoin de leurs talents pour grandir 

ensemble dans sa vie de foi, d’espérance et de charité.  

La gestion des biens 

94. Nous agents pastoraux devons donner l’exemple d’une gestion rigoureuse et 

transparente des ressources et des biens, d’abord de nos communautés de vie sacerdotale et 

religieuse, et puis des paroisses ou institutions dont nous avons la charge. Nous devrons 

aussi aider les CEB ou les mouvements à être rigoureux dans la gestion de leurs biens et à 

prendre des mesures pour éviter les détournements d’argent qui créent souvent des 

divisions et mésententes en leur sein. En effet le chemin de la prise en charge passe par la 

bonne gestion des ressources tant humaines que matérielle ou financières. À la Première 

Assemblée Spéciale du Synode des Évêques pour l’Afrique en 1994, les évêques ont 

affirmé dans leur message final que « chacun des fidèles catholiques doit faire sien cet 

examen de conscience. Notre dignité exige que nous mettions tout en œuvre dès 

maintenant pour notre auto-suffisance financière. Le premier pas dans cette direction est 

une gestion transparente et une vie simple qui ne jure pas avec la pauvreté, voire la misère 

de nos populations ». 20    

95. En dépit de leur pauvreté liée à la situation économique et sociale du pays, les fidèles 

font des énormes sacrifices pour participer à la vie de l’Église, matériellement et 

financièrement, mais aussi par leur engagement dans des différents services au niveau des 

CEB ou de la paroisse. Ils le font au nom de leur foi d’abord et parce que « l’Église a le 

droit inné d’exiger des fidèles ce qui est nécessaire à ses fins propres »21 et que « les fidèles 

sont tenus par l’obligation de subvenir aux besoins de l’Église afin qu’elle dispose de ce 

qui est nécessaire au culte divin, aux œuvres d’apostolat et de charité et à l’honnête 

subsistance de ses ministres ».22 À ce sacrifice des fidèles laïcs, nous personnel apostolique 

nous devons répondre par un comportement adulte et responsable en ce qui concerne la 

gestion de ces biens. La gestion rigoureuse et transparente des dons des fidèles est un 

devoir de justice comme le rappelle le compendium de la Doctrine sociale de l’Église : 

« Une bonne administration des dons reçus, notamment des dons matériels, est une œuvre 

de justice envers soi-même et envers les autres hommes: ce que l'on reçoit doit être bien 

utilisé, conservé, fructifié, comme l'enseigne la parabole des talents (cf. Mt 25, 14-30; Lc 

19, 12-27) »23.    

96. Nous l’avons dit, tout ce que le diocèse a acquis comme biens pour réaliser sa mission et 

qui constitue son patrimoine doit être protégé et entretenu. Nous avons une grave 

responsabilité dans la gestion de l’héritage légué par nos prédécesseurs. Le sens du bien 

commun oblige chacun de nous à être attentif à l’entretien des meubles et immeubles de nos 

                                                           
20 SYNODE DES ÉVÊQUES, PREMIÈRE ASSEMBLÉE SPÉCIALE POUR L’AFRIQUE, Message final, n. 44.  
21 Code du Droit Canonique, n. 1260. 
22 Code du Droit Canonique, n. 222, &1. 
23 CONSEIL PONTIFICAL « JUSTICE ET PAIX », Compendium de la Doctrine sociale de l’Église, n. 326. 



27 
 

paroisses et du diocèse. Dans la même logique, nous devrons prendre soin des engins qui sont 

mis à notre service pour le travail pastoral. Sachant que le carburant et l’entretien de certains 

engins sont à la charge de la paroisse, nous devrons être très attentifs dans les dépenses, en 

nous limitant à des déplacements nécessaires, pour ne pas mettre à mal le budget de la 

paroisse. En ce qui concerne le foncier, il est nécessaire de redynamiser le Comité des affaires 

foncières pour le suivi des terrains du diocèse et de leur régularisation. Ce comité pourrait 

aider aussi les paroisses dans le suivi des terrains des communautés chrétiennes dans les 

villages.  

Comité de Gestion ou des affaires économiques  

97. La mise en place d’un comité de gestion dans lequel seront nécessairement membres les 

laïcs compétents de la paroisse est obligatoire. En effet l’implication des laïcs dans la gestion 

des biens dont ils sont en grande partie les contribuables est une question de justice et une 

manière d’encourager les fidèles à la prise en charge de leur paroisse. N’ayons donc pas peur 

d’appeler à faire partie de ce comité les laïcs non seulement pour leur compétence mais aussi 

pour leur capacité à contrôler notre gestion et quelques fois à exprimer leur désaccord vis-à-

vis de notre gestion. De même, le prêtre en charge de la paroisse doit plutôt être heureux s’il y 

a une religieuse ou un laïc compétent à qui, il peut déléguer la comptabilité de la paroisse, car 

cela le libérera d’une charge pour se consacrer à son ministère premier qui est le service de la 

Parole et de la prière.  

98. Les tâches habituelles du comité de gestion sont l’élaboration du budget annuel, le suivi 

de son exécution et le compte rendu financier. Par souci de transparence et pour éviter les 

murmures, le compte rendu financier annuel ne doit pas être seulement envoyé à la procure 

diocésaine, mais à toutes les communautés de la paroisse pour que les fidèles eux aussi soient 

informés des recettes et des dépenses de leur paroisse. Mais n’oublions pas qu’il revient aussi 

à ce comité de prendre soin de tout le patrimoine de la paroisse et de l’évaluer régulièrement, 

qu’il s’agisse du mobilier ou de l’immobilier. À l’occasion de la passation de service entre 

deux curés, j’exige que tous les biens de la paroisse soient évalués en présence des membres 

du comité de gestion et qu’il ait un procès verbal en bonne et due forme, signés en 3 

exemplaires par les deux curés entrant et sortant et le vicaire général.  

La Radio La Voix du Paysan 

99. La radio communautaire La voix du Paysan a été voulue comme un outil nécessaire pour 

faire échos de nos activités d’évangélisation, mais aussi pour être la porte-parole du monde 

rural, comme son nom l’indique. C’est un moyen de communication utile mais coûteux. 

Depuis quelques années, cette radio est confrontée à des énormes difficultés financières et le 

déficit se creuse d’année en année. Une campagne de sensibilisation pour le soutien de la 

Radio a été menée auprès des communautés chrétiennes et des auditeurs de la RVP, mais elle 

n’a pas atteint l’objectif souhaité. Nous devrons encore redoubler d’efforts pour organiser 

cette campagne de manière à atteindre le plus grand nombre possible. Nous devons également 

faire un effort pour améliorer le contenu du programme pour qu’il réponde aux besoins des 

auditeurs. Tout seul, le personnel de la radio dont la grande partie est composée de bénévoles 

n’est pas à la hauteur du travail demandé. L’implication du personnel apostolique et des laïcs 



28 
 

s’avère absolument nécessaire pour que cette radio continue à rendre un service de qualité à la 

population. 

Les employés de nos œuvres et institutions 

100. Nous avons besoin des personnes compétentes dans leur domaine pour nous aider dans 

nos différentes institutions et dans nos différentes œuvres pastorales et caritatives. Mais vu 

que le diocèse de Doba a du faire face à de nombreuses plaintes en justice portées à tort ou à 

raison contre lui par des personnes qui considèrent l’Église comme une société riche à 

exploiter, nous devrions tirer les leçons du passé et procéder aux choix des personnes avec 

sérieux et en respectant les normes du pays en la matière. Il faut tout d’abord distinguer parmi 

les laïcs à employer, ceux qui sont des contractuels au sens de la loi du travail du pays et ceux 

qui accomplissent un service pastoral comme bénévoles dans le sens de mettre leur charisme 

au service de l’Église. Si nos moyens les permettent, nous devons faire un contrat écrit de 

travail avec les premiers en respectant les normes du Code de travail. Pour les autres 

(secrétaire paroissial, catéchiste, animateur de secteur, sacristain et autres), s’ils font leur 

travail comme un service pastoral pour une récompense fixée par le comité de gestion selon 

les possibilités de la paroisse, nous devons leur signifier clairement, au besoin par écrit, pour 

que cela soit conforme à l’article 12, de l’Accord entre la République du Tchad et le Saint 

Siège sur le statut juridique de l’Église catholique au Tchad du 06 novembre 2013. En tout 

cas, ne donnons pas l’occasion à ceux qui voient l’Église comme une institution riche de nous 

trainer de gauche à droite sans scrupule en cas de problème.    

La pastorale familiale. 

101. Nous l’avons dit, la famille a une place unique et irremplaçable dans l’Église et dans la 

société. Principales protagonistes de la pastorale familiale, les familles ont besoin d’être 

formées pour devenir des sujets actifs de cette pastorale. Il nous revient à nous agents 

pastoraux de les comprendre, « d’accompagner toutes les familles et chacune d’elles afin 

qu’elles découvrent la meilleure voie pour surmonter les difficultés qu’elles rencontrent sur 

leur route »24. Nous devons avoir une attention particulière envers les jeunes couples pour non 

seulement les préparer à leur mariage mais les accompagner dans les premières années de la 

vie matrimoniale et les former à la paternité et la maternité responsables. Accompagner, 

discerner et intégrer la fragilité est la méthode que le pape François nous suggère vis-à-vis des 

couples et des familles en difficultés. 

102. Les CEB sont des lieux appropriés pour la pastorale familiale. Elles sont en particulier 

les lieux de formation des familles chrétiennes afin qu’elles puissent assumer leur rôle 

d’Églises domestiques. C’est dans ces petites communautés que les familles peuvent réfléchir 

sur les moyens de lutter contre les méfaits de l’alcool qui ne cesse de faire des ravages en ville 

comme dans nos villages avec la multiplication des marchés-cabarets. Les mouvements 

comme Foyers chrétiens et la fraternité Cana doivent être des fers de lance de cette pastorale 

familiale. 

 Les communautés Ecclésiales de Base 

                                                           
24 FRANÇOIS, Amoris Laetitia, 200. 



29 
 

103. Il ne faut pas perdre de vue que la CEB est « un petit groupe à échelle humaine où on 

peut vivre, se connaître, partager, s’ouvrir aux autres ».25 Je constate que dans certaines 

paroisses de ville le nombre des fidèles de certaines CEB dépassent de loin la limite exigée. 

En plus des problèmes d’ordre organisationnel, la connaissance des membres devient 

pratiquement impossible. Il faut avoir le courage de faire éclater de telles CEB en taille 

humaine raisonnable pour qu’elles réalisent leur idéal.   

104. Nous devons œuvrer pour promouvoir des CEB mûres et responsables. De telles CEB 

sont les lieux où l’on est éduqué à une foi adulte et à une charité qui édifie l’Église (cf. Ep 

4,16). Elles sont des lieux où les membres deviennent progressivement capables de prendre en 

charge les services essentiels et vitaux de la communauté et des lieux où les membres 

transcendent leurs différences ethniques ou sociales pour s’accepter les uns les autres comme 

des frères et sœurs en Christ. Pour jouer pleinement leur rôle, ceux qui assument des 

différents ministères dans les CEB doivent être formés sur leurs services spécifiques de 

responsable ou d’animateur de CEB, de trésorier, de conseiller etc. L’équipe de Formation 

permanente pourrait concevoir des fiches de formation pour une telle fin. Il convient aussi de 

renouveler régulièrement le mandat des responsables et animateurs des communautés pour 

éviter que certains ne s’accrochent à leur responsabilité dans l’esprit de chefferie 

traditionnelle.  

 Les mouvements et associations  

105. La paroisse est le premier lieu où les mouvements doivent s’épanouir et collaborer à la 

tâche d’évangélisation. Ils doivent s’insérer dans la pastorale paroissiale et s’efforcer de 

traduire en acte les principes de leur mouvement. La préoccupation première d’un mouvement 

ne doit pas être la recherche d’une reconnaissance au niveau diocésain ou exiger qu’on 

nomme pour le mouvement un aumônier ou une sœur conseillère. En vivant l’idéal de leur 

mouvement et en menant une vie chrétienne exemplaire, ils feront rayonner leur mouvement 

au-delà de la paroisse. Je réitère la décision qui a été prise concernant les mouvements 

d’adultes en ce qui concernent les déplacements pour les rencontres diocésaines ou nationales. 

Il leur revient de prendre en charge ces déplacements. S’ils doivent demander ce service au 

curé, celui-ci fixera le prix en tenant compte non seulement du carburant mais de l’entretien 

de la voiture et s’en tenir pour le transport au nombre exigé par l’assurance pour le 

remboursement en cas d’accident.  

Pastorale des jeunes et de l’enfance 

106. Une attention particulière doit être accordée aux jeunes et aux enfants de nos 

communautés. Dans certaines paroisses, on a pris l’habitude de célébrer une messe pour les 

jeunes à un jour fixe de la semaine. C’est une initiative à encourager là où c’est possible. Nos 

centres culturels dont certains demandent à être redynamisés sont des lieux favorables pour la 

formation des jeunes. Nous souhaitons leur promotion dans toutes les paroisses du diocèse. 

J’ai demandé à la Commission diocésaine pour la pastorale des jeunes de veiller sur ces 

centres et de coordonner leurs activités. En milieu rural où la plupart des jeunes ne sont pas 

                                                           
25 J. ANCION, De la paroisse à la communauté de base. Pour une Église nouvelle, s .l.1981, 35.  



30 
 

scolarisés, il nous faut assez de créativité et d’initiatives pour les encadrer et leur proposer des 

activités qui correspondent à leur besoins.    

107. Quant aux enfants, nous devons les encadrer et les suivre dans les différents 

mouvements, en particulier dans le mouvement Kemkogui, jeannettes et autres. Là où c’est 

possible, j’encourage une célébration dominicale de la parole de Dieu pour les enfants. La 

commission diocésaine pour la catéchèse et la liturgie peut préparer du matériel didactique 

pour une telle célébration.  

L’équipe pastorale et l’équipe apostolique 

108. Si nous voulons être des évangélisateurs efficaces, nous devons montrer le visage d’une 

Église qui soit réellement une famille et fraternité. Cela suppose la mise en place des organes 

de concertation comme le Conseil Pastoral Paroissial, le Comité de Gestion, l’Équipe 

Pastorale et surtout un travail en équipe. Le rôle du curé est de valoriser les charismes des 

fidèles pour qu’ils s’impliquent dans les différents services de la paroisse. 

109. Les commissions diocésaines sont un cadre de réflexion, d’élaboration et de coordination 

des activités pastorales dans les différents secteurs de la pastorale. Pour que ce qu’elles 

programment aient des impacts au niveau de la base, elles doivent trouver leurs ramifications 

au niveau de la paroisse et ce sont les comités paroissiaux. Il revient au curé et à son équipe 

pastorale de mettre en place des comités paroissiaux qui travaillent en lien avec ces 

commissions diocésaines dans le domaine de la catéchèse, de la liturgie, de justice et paix, de 

la santé, de la Caritas paroissiale, de la famille, des jeunes et vocations, des enfants etc.  

110. Le curé ou le modérateur de la paroisse est l’animateur de l’équipe pastorale mais aussi 

de l’équipe apostolique. Il lui revient de convoquer les réunions, de veiller à la cohésion de 

membres de ces deux équipes en organisant si possibles des rencontres d’échanges et de 

programmation des activités pastorales, des moments de formation spirituelle, de détente ou 

de convivialité et en faisant en sorte que la journée de repos soit une journée communautaire 

où l’équipe prie ensemble et partage ensemble le repas. Dans nos équipes de vie sacerdotale et 

religieuse, les jeunes prêtres, religieux ou religieuses ont besoin des ainés qui les aident à 

réussir dans leurs premières années de vie sacerdotale ou religieuse ou dans leur engagement 

pastoral. Les jeunes ne connaissent pas tout de la vie et ne doivent pas avoir cette prétention. 

Ils ont besoin de l’expérience des ainés pour grandir et surtout de leur compréhension et 

parfois même de leur indulgence pour les éventuelles erreurs qu’ils peuvent commettre dans 

leur apprentissage. Pour élargir les rencontres d’échanges et de convivialité à un niveau 

intermédiaire entre la paroisse et le diocèse, il nous faut dans le futur créer des doyennés ou 

de zones pastorales pour répondre à ce besoin.  

111. Dans son Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, le pape François demande 

« spécialement aux chrétiens de toutes les communautés du monde un témoignage de 

communion fraternelle qui devienne attrayant et lumineux. Que tous puissent admirer 

comment vous prenez soin les uns des autres, comment vous vous encouragez mutuellement 

et comment vous vous accompagnez : « À ceci tous reconnaîtront que vous êtes mes disciples 

: si vous avez de l’amour les uns pour les autres » (Jn 13,35). C’est ce que Jésus a demandé au 

Père dans une intense prière : « Qu’ils soient un en nous, afin que le monde croie » (Jn 



31 
 

17,21».26 Ces deux paroles du Christ doivent être la règle d'or de nos équipes de vie religieuse 

et sacerdotale, mais aussi de nos équipes pastorales qui doivent être les premiers lieux de 

témoignage évangélique. C'est par le témoignage d'amour fraternel et par la communion 

fraternelle entre nous que nous pouvons rendre crédible l’Évangile que nous annonçons. Prier 

ensemble, dialoguer, communiquer, réfléchir ensemble, décider ensemble, programmer 

ensemble, évaluer ensemble et se détendre ensemble doivent être le style de vie de ceux qui se 

sentent proches par la vie et le travail et ont conscience d’être envoyés collectivement en 

mission.   

CONCLUSION  

112. L’Église-Famille de Dieu que nous voulons construire est communion et participation. 

L’Église est communion de tous les baptisés autour du Christ et entre nous (communion 

fraternelle). C’est ensemble et avec la participation de chacun que nous pouvons, sur la parole 

du Seigneur, avancer au large et jeter les filets (cf. Lc 5,4). Comme je l’ai dit lors de mon 

allocution le jour de mon ordination épiscopale le 18 février 2017, « nous venons de différents 

horizons, de différents pays, issus de différentes cultures, avec des expériences ecclésiales et 

pastorales différentes. Le Seigneur nous a appelés à travailler ensemble dans sa vigne, à 

devenir Église sur cette partie du territoire du Tchad, à continuer le travail commencé il y a un 

plus de 80 ans par les premiers missionnaires. L’Église-Famille de Dieu est la maison ouverte 

à tous. Que chacun trouve sa place au sein de cette Église-Famille de Dieu qui est à Doba, 

mais aussi que chacun prenne sa part de responsabilité et je dirai même sa part de souffrance 

pour construire cette Église. Nos différents charismes sont des dons de l’Esprit Saint donnés 

pour l’Église. Qu’ils soient mis au service de cette Église du Christ qui est ici et lui permettent 

de manifester véritablement sa catholicité». Puissions-nous agir partout où nous sommes dans 

un esprit de solidarité et de service pour construire ensemble cette Église-Famille de Dieu qui 

est à Doba.  

Bonne marche vers pâques ! 

Dimanche le 18 février 2018, en ce premier anniversaire de mon ordination épiscopale.  

                                               Votre frère et évêque 

 Martin WAÏNGUÉ BANI  

 

 

 

 

                       Évêque de Doba    

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
26 FRANÇOIS, Evangelii Gaudium, n. 99. 



32 
 

Bibliographie 

 

CONCILE OECUMENIQUE VATICAN II, Constitution Sacrosanctum Concilium sur la 

Sainte Liturgie (4 décembre 1963.  

_______, Constitution dogmatique Lumen Gentium sur l’Église (21 novembre 1964) 

________, Constitution pastorale Gaudium et Spes sur l’Église dans le monde de ce temps (7     

décembre 1965).  

PAUL VI, Exhortation apostolique post-synodale Evangelii Nuntiandi sur l’évangélisation 

dans le monde moderne (8 décembre 1975).  

JEAN-PAUL II, Lettre encyclique Redemptoris Missio sur la valeur permanente du précepte   

missionnaire (7 décembre 1990).  

_________, Exhortation apostolique post-synodale Ecclesia in Africa sur l’Église en Afrique 

et sa mission évangélisatrice vers l’an 2000 (14 septembre1995).  

BENOÎT XVI, Lettre Encyclique Deus Caritas est sur l’amour chrétien (25 décembre 2005).  

_________, Exhortation apostolique post-synodale Africae Munus sur l'Église en Afrique au 

service de la réconciliation, de la justice et de la paix « vous êtes le sel de la 

terre...vous êtes la lumière du monde (Mt 5, 13.14) » (19 novembre 2011).  

FRANÇOIS, Exhortation apostolique post-synodale, Evangelii Gaudium (24 novembre 2013). 

________, Exhortation apostolique post-synodale, Amoris laetitia, sur l’amour dans la famille 

(19 mars 2016). 

Catéchisme de l’Église Catholique (11 octobre 1992), Mame/Plon, Paris 1992. 

Code de Droit canonique latin-français (Codex Iuris Canonici), Texte officiel et traduction 

française, Centurion/Cerf/Tardy, Paris, 1984.  

CONSEIL PONTIFICAL « JUSTICE ET PAIX », Compendium de la Doctrine sociale de 

l’Église (02 avril 2004). 

SYNODE DES ÉVÊQUES, PREMIÈRE ASSEMBLÉE SPÉCIALE POUR L’AFRIQUE (10 avril au 8 mai 

1994), « Message final » (6 mai 1994), in DC 2095 (1994), 526-534. 

 Meinard HEBGA, Sorcellerie, chimère dangereuse…? Édition INADES, Yaoundé 1979.  

J. ANCION, De la paroisse à la communauté de base. Pour une Église nouvelle, (Série de 

recherche pastorale 3), Préface de Gérard Fourez, Imprimerie Appeldoorn. 

 


